
UNIVERSIDADE ESTADUAL DO PARANÁ - UNESPAR 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES  

MESTRADO PROFISSIONAL EM ARTES 

 

 

 

 

 

 

 

WALTER PINCERATI JUNIOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

AQUI; uma despedagogia – ENUNCIAÇÕES PEDESTRES, PROGRAMA 

PERFORMATIVO E OUTROS DESEJOS. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CURITIBA  

2025 



 

WALTER PINCERATI JUNIOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AQUI; uma despedagogia – ENUNCIAÇÕES PEDESTRES, PROGRAMA 

PERFORMATIVO E OUTROS DESEJOS. 

 

 
 
 
 

Dissertação do curso de Pós-Graduação Mestrado 
Profissional em Artes, Linha de Pesquisa 
Experiências e Mediações nas Relações Educacionais 
em Artes, da Universidade Estadual do Paraná, como 
requisito parcial à obtenção do título do título de 
Mestre em Artes. 
 
Orientador: Prof. Dr. Cauê Kruger 
 

 

 

 

 

 

CURITIBA 

2025 



 

Ficha catalográfica elaborada pelo Sistema de Bibliotecas da UNESPAR e
Núcleo de Tecnologia de Informação da UNESPAR, com Créditos para o ICMC/USP

e dados fornecidos pelo(a) autor(a).

Pincerati Junior, Walter
   AQUI; uma despedagogia ? ENUNCIAÇÕES PEDESTRES,
PROGRAMA PERFORMATIVO E OUTROS DESEJOS / Walter
Pincerati Junior. -- Curitiba-PR,2025.
   91 f.: il.

   Orientador: Cauê Krüger.
   Dissertação (Mestrado - Programa de Pós-Graduação
Mestrado em Artes) -- Universidade Estadual do
Paraná, 2025.

   1. Pedagogia. 2. Programa Performativo. 3.
Tática. 4. Performance. 5. Arte Educação. I - Krüger,
Cauê (orient). II - Título. 



 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aos meus alunos; 
 
Para Cida, Walter, Francisco, 
Walkiria, Douglas, Márcia, Hannah, 
Isabella, Lucas, Amana, Marina, 
Denise, Thalita, Regi, Edith, Audren 
e Maria Virgínia. 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

  
 
 
 Foi andando com muita gente e recolhendo pedras que eu cheguei até aqui. A todas 
elas, o meu amor. Esta dissertação foi desenvolvida diante de encontros como 
acontecimentos, impossíveis de serem representados enquanto tais, mas que seguem 
repercutindo em mim. 
 
 Agradeço aos artistas e teóricos que compõem significativamente este percurso. 
Com eles, aprendi que o verbo da educação é escapar e resistir: uma paisagem em fuga, 
uma variação contínua. 
 
 Aos vagabundos eficazes, alegria e fúria para nós, pois é preciso abertura e 
inventividade para ser professor no Brasil. 
 
 Agradeço ao Instituto INCANTO: descer a rua toda – chegou na praça, vire à 
direita. Agradeço aos meus colegas de mestrado e nossas tardes. 
 
 Esta dissertação foi feita com amor, dor, disponibilidade, medo, força, 
irmandades, com crianças na rua, com susto, com adolescentes, com gargalhadas – e se 
inscreve como gesto coletivo. Esta dissertação foi feita em uma instituição de ensino 
superior pública. 
 
 Agradeço ao meu orientador, Prof. Dr. Cauê Kruger, pela confiança depositada 
neste trabalho e por sua alegria. À banca que compõe este percurso, Profa. Dra. Kátia 
Maria Kasper e Prof. Dr. Giancarlo Martins, pelos apontamentos e pelo amor em fazê-
los. Agradeço a Profa. Dra. Rosemeri Rocha da Silva pela suplência e por me receber com 
tanto carinho no UM Núcleo de Pesquisa Artística em Dança, durante o Estágio de 
docência.  
 
 
 
 
 
 
Cheio de gente, cheio de pedra. Obrigado! 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
“No hacer pedagogía para la escuela. No 
hacer arte para el museo. No hacer 
activismo para la política. No hacer 
performances para el espetáculo. No hacer 
escrituras para el aplauso. No hacer 
memorias para el monumento. No hacer 
canon para la disidencia. No hacer nombre 
propio para el pensamiento colectivo. No 
hacer identidad para el estado. No hacer 
rebanos para los ídolos. No hacer romances 
para el amor. No hacer cuerpo para el 
capital. No hacer animales para la 
humanidad. No hacer comunidad para 
lealtades serviles. No hacer saberes para 
administrar destinos. No hacer 
yotúelnosotrosustedesellos para organizar 
fronteras. No hacer sur para una galería de 
víctimas. No hacer es um programa 
revolucionario.” (Guaglione, F. et al. 
Flores.V. 2011, p.185.)  
 

 

 

 

 



AQUI; uma despedagogia – ENUNCIAÇÕES PEDESTRES, PROGRAMA 

PERFORMATIVO E OUTROS DESEJOS. 

 

 

RESUMO 

 

Esta pesquisa apresenta uma investigação teórico-prática de uma proposta artístico-
pedagógica a partir da minha trajetória de vida-trabalho no campo da Arte-Educação, 
como professor de teatro em uma ONG na cidade de Curitiba. Por meio de ações 
performativas com jovens em um espaço não formal de ensino e aprendizagem, no 
contraturno escolar, investiga-se de que modo a performance pode contribuir para 
percursos pedagógicos ao propor ações que ampliem a potência de pensar e agir a partir 
da alteridade e da diferença. Eles foram feitos em uma escrita performativa, buscando 
certa inseparabilidade entre as áreas do conhecimento e da vida como método 
experimentado. A experiência se faz no interior de um método cartográfico, como modo 
de acompanhar processos de produção de subjetividades no plano movente do coletivo 
de forças. Nesse contexto, a performance é compreendida como força criadora, capaz de 
desterritorializar representações, instaurar novos modos de viver e conviver atribuindo 
outros sentidos à experiência pedagógica. Ao articular uma pedagogia na perspectiva da 
performance, o que se pretende, aqui, é tensionar as definições convencionais do 
educativo e do artístico - aqui, uma tática; aqui, uma despedagogia. 
 
Palavras-chave: pedagogia; programa performativo; tática; performance; arte-educação. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



HERE; a depedagogy – PEDESTRIAN STATEMENTS, PERFORMATIVE 

PROGRAM, AND OTHER DESIRES. 

 

 

ABSTRACT 

 

This research presents a theoretical and practical investigation of an artistic-pedagogical 
proposal based on my life and work experience in the field of Art Education, as a theater 
teacher at an NGO in the city of Curitiba. Through performative actions with young 
people in a non-formal teaching and learning space, outside school hours, we investigate 
how performance can contribute to pedagogical paths by proposing actions that expand 
the power to think, and act based on otherness and difference. They were done in a 
performative writing style, seeking a certain inseparability between the areas of 
knowledge and life as an experimented method. The experience takes place within a 
cartographic method, as a way of accompanying processes of production of subjectivities 
in the moving plane of the collective of forces. In this context, performance is understood 
as a creative force, capable of deterritorializing representations, establishing new ways of 
living and coexisting, attributing other meanings to the pedagogical experience. By 
articulating a pedagogy from the perspective of performance, the intention here is to 
challenge conventional definitions of the educational and the artistic—here, a tactic; here, 
a de-pedagogy. 
 
Keywords: pedagogy; performative program; tactic; performance; art education. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



LISTA E LEGENDAS DE IMAGENS 
 
 
 
 
p. 13. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista. 
p. 15. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista. 
p. 19. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 26. Francis Alÿs. Performance o paradoxo da prática (às vezes fazer algo leva a 
nada).1997. Foto. Fonte: http://francisalys.com/sometimes-making-something-leads-to-
nothing/ (2017)  
p. 26. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista. 
p. 26. Francis Alÿs. Performance o paradoxo da prática (às vezes fazer algo leva a 
nada).1997. Foto. Fonte: http://francisalys.com/sometimes-making-something-leads-to-
nothing/ (2017) 
p. 26. Paulo Nazareth.  Série "Notícias de América". 2012. Foto. Fonte: Mendes Wood 
DM 
p. 26. Paulo Nazareth.  Série "Notícias de América". 2012. Foto. Fonte: Mendes Wood 
DM 
p. 27. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 37. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 39. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 41. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 44. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 44. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 45. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 45. Programa performativo. 2025 Desenho. Acervo do artista.  
p. 49. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 51. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 55. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 55. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 56. Programa performativo. 2025. Imagem. Acervo do artista.  
p. 60. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 61. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 67. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 67. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 68. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 74. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 77. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 77. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 78. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 78. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 78. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 78. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  



p. 78. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 78. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 79. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 79. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 79. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 79. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 79. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 79. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 80. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 80. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista. 
p. 81. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 82. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 82. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista.  
p. 83. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
p. 83. Programa performativo. 2025. Foto. Acervo do artista. 
p. 87. Programa performativo. 2025. Desenho. Acervo do artista.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO..................................................................................................16 

 

1. Trajeto – Dramaturgia de percurso/entrada................................................20 

 

1.1. Quebrar a cidade – isso é um gesto pedagógico............................................20 

1.2. Não chovia nesse dia, ou - outras formas de escoar o mundo.......................28 

1.3. A última palavra deste trabalho é – aqui........................................................38 

1.4. Descer a rua toda – chegou na praça vire à direita........................................40 

1.5. UQAI.............................................................................................................42 

 

2. Trajeto - Dramaturgia de encontro/práticas................................................46 

 

2.1. O encontro – AQUI - é uma ferida.................................................................46 

2.2. Performance – ou aquilo que ainda não tem lugar nas instituições...............50 

2.3. Programas performativos – verbos infinitos..................................................52 

 

3. Trajeto – Dramaturgia de uma despedagogia..............................................57 

 

3.1. Fazer com – ou o que interessa é o invisível.................................................57  

3.2. Se opor – ou o que interessa é o vazio...........................................................62 

3.3. Escapar – ou o que interessa é o que vaza.....................................................64 

3.4. Resistir – ou o que interessa é o modo menor................................................69 

3.5. Fazeção – ou o que interessa é o chão............................................................75 

 

4. Considerações................................................................................................. 84 

 

4.1. Começo, meio, começo – essas considerações não são finais.......................84 

 

REFERÊNCIAS..................................................................................................89  



 13 

 



 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AQUI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15 

 

 

  

 

 

 



 16 

 

 

 Estamos aqui e este trabalho se faz em caminhada. Este trabalho é a enunciação 

dos passos que instauram uma articulação conjuntiva e disjuntiva com os espaços. Uma 

enunciação pedestre1. O caminhar aqui tratado é mais sobre as ações que os caminhos 

percorridos produzem do que sobre a ação física e que, ao invés de construir um começo 

e um fim, pretende construir uma alteridade radical para composições político-estéticas 

de todos os devires-menores em um devir-comum na prática artística-pedagógica. 

 

 O campo pedagógico, especificamente o modelo de educação hegemônica, 

abrange práticas, discursos e estruturas institucionais para operar determinados fluxos de 

poder e conhecimento. A imposição desses arranjos, também como condição simbólica, 

pode excluir um modo inventivo de si e do mundo nas práticas artísticas educacionais. 

Uma ordem regulada em redes e objetos de poder que funciona como um modo de 

controle das subjetividades. Michel de Certeau (1998) recorre à categoria de "trajetória" 

e usa uma distinção para diferenciar práticas que se efetuam no interior das redes de poder 

dos espaços: estratégia e tática. A estratégia abrange os tipos de operações de cálculo ou 

manipulação das relações de força que se tornam possíveis quando um sujeito/instituição 

com poder e querer, como um exército, uma empresa, uma cidade ou instituição científica, 

encontra um lugar de onde pode gerir e impor as relações com uma exterioridade de alvos 

e ameaças: os inimigos, clientes e seus concorrentes, objetos e objetos de pesquisa etc. 

As estratégias são ações que têm a capacidade de articular um conjunto de espaços físicos, 

elaborando assim lugares teóricos com sistemas e discursos totalizantes. A tática é 

definida como uma ação calculada pela ausência do outro, que aproveita as ocasiões e 

falhas que vão se abrindo na vigilância do poder proprietário para encontrar e prever 

saídas. É um movimento no campo do outro para estocar benefícios. Opera como uma 

astúcia, criando ali surpresas onde ninguém espera. Encontra nas circunstâncias uma 

possibilidade de fazer outra coisa com a mesma coisa. 

 

 
1 Para Michel de Certeau (1998, p. 148), a prática de um espaço estaria em relação ao lugar da mesma 
forma que a palavra quando é pronunciada: “O espaço é um lugar praticado”. Para ele, o espaço da cidade 
se encarna no caminhar de seus habitantes, de modo que “o ato de caminhar; este ato é para o sistema 
urbano aquilo que a enunciação (speech act) é para a língua”.  
 



 17 

 A questão, aqui, não se reduz a discutir ambientes positivos e agressivos, mas 

encontrar em outras proposições pedagógicas um desvio para reconhecer e tensionar as 

operações da produção de subjetividade colonial-capitalístico2 no campo pedagógico. 

Articulando, assim, outras relações sociais na confecção da força coletiva. Encontrando 

estilos de ação, táticas e maneiras de fazer para burlar as determinações e a lógica 

dominante da produção de conhecimento. 

 

 Ao longo dos anos, atuando como professor de teatro para crianças e adolescentes, 

venho me perguntando: Será possível pensar o pedagógico-performativo como um espaço 

de produção e permanência (amparo) à diferença? No entanto, não me proponho aqui a 

respondê-las, tampouco em eleger quais elementos das práticas artísticas servem ou não 

para encontrar alguma efetividade na linguagem como proposição pedagógica. Esta 

pesquisa, a partir de relatos bricolados3, é a experimentação no interior de um método 

cartográfico4 para buscar agenciamentos5 em defesa da potência de conviver, aprender e 

ensinar como afirmação de singularidade. Diante destas premissas da atenção 

cartográfica, esta pesquisa deposita especial atenção à performance também como “lente 

metodológica” para um olhar atento aos movimentos da vida. O caráter inventivo da 

performance nos coloca em um movimento de transformação, não somente para fazer 

enunciados, mas para criar novos problemas, demandando práticas originais de 

indagação. 

 

 Interessa, nesse sentido, criar uma investigação teórico-prática de uma proposta 

artístico- pedagógica buscando certa inseparabilidade entre as áreas de conhecimento e 

 
2 Para Suely Rolnik (2018), o capitalismo, antes baseado na exploração da produção e da mais-valia, 
converte-se em um regime colonial-capitalístico, especialmente evidente em países com herança colonial, 
como o Brasil. Nesse modelo, a lógica de poder colonial é perpetuada, deslocando-se para a esfera subjetiva 
dos corpos, que passam a ser fonte de extração e controle. 
3 Derrida (1971) retoma o termo francês bricolage, originalmente associado a um trabalho manual 
improvisado com materiais diversos, ressignificando o no campo da literatura como colagem textual. 
Posteriormente, Certeau (1998) apropria-se do conceito para refletir sobre a articulação de elementos 
culturais distintos que resultam em novas produções. 
4 A cartografia é apresentada por Deleuze e Guattari (1995) como um método de pesquisa sobre a produção 
de subjetividade. Trata-se de um mapeamento de relações, processos e movimentos de afetos e desejos, que 
permite acompanhar a dimensão processual dos fenômenos. 
5 O conceito de agenciamento, desenvolvido por Deleuze e Guattari (1995), refere-se a um arranjo dinâmico 
e provisório entre elementos heterogêneos, corpos, enunciados, forças, afetos, objetos e práticas que se 
conectam formando uma rede de relações. Diferente de uma estrutura fixa, o agenciamento é marcado pela 
multiplicidade, pela abertura e pela possibilidade de transformação, permitindo pensar a produção de 
subjetividade e de sentido não como essência, mas como efeito de conexões móveis e instáveis.  
 



 18 

de vida como método para ser experimentado e não aplicado. O que pode uma pedagogia 

pensada em conjunto com a prática da performance? 

 

 Enquanto se apresentam novos desafios ao campo da educação, este trabalho 

reúne articulações transdisciplinares com pesquisadores, artistas e teóricos. Reúno 

teorizações sobre a cidade e suas mobilidades na presença e no encontro, questões 

pedagógicas na perspectiva da teoria da performance e relatos da minha atuação como 

professor-artista-pesquisador em um espaço não formal de ensino e aprendizagem, uma 

ONG na cidade de Curitiba. Dentre os principias conceitos que compõe esse trabalho 

destaco as teorias de táticas de Michel de Certeau (1998), táticas furtivas/táticas de des- 

captura de Dénètem Touam Bona (2020), pedagogia radical de Fernand Deligny (2018), 

filosofia da diferença de Gilles Deleuze e Felix Guattari (1995), diferença no currículo de 

Marlucy Alves Paraíso (2010), cartografia de Sueli Rolnik (1990) e Virgínia Kastrup 

(2019), educação menor de Silvio Gallo (2002), a performance de Diana Taylor (2013) e 

o programa performativo de Eleonora Fabião (2013). 

 

 No desenvolvimento desta pesquisa, proponho três blocos de interlocução: 

dramaturgia de percurso/entrada; dramaturgia de encontro/prática; dramaturgia de uma 

despedagogia. São blocos distintos, mas com pontos de contato. Assim como o performer 

corta o tempo, farei cortes no corpo do texto a partir dos processos de criação de uma 

pesquisa que acontece entre a prática artística e a teorização e entende o próprio trabalho 

como criação teórica-pedagógica-performativa. A feitura deste trabalho é atravessada 

pelo desenvolvimento de uma escrita performativa6 e conta com as seguintes ações: 

partilha das anotações do meu caderno de aula, feitas em meu caderno depois de cada 

aula na ONG, e aqui não seguem uma ordem cronológica, sendo nomeadas pela 

abreviação ACA; traçar linhas entre os vãos do texto e circular palavras como 

produção/criação de um texto percurso, entendendo a performatividade como elemento 

de escrita; desenhos dos trajetos dos alunos de sua casa até a ONG; fotografias das ações; 

partilha dos programas performativos criados para ativar a elaboração de cada bloco. 

 

 
6 A escrita performativa compreende a escrita não apenas como meio de comunicação, mas como ação 
capaz de produzir efeitos sobre a realidade e sobre o próprio sujeito que escreve. Mais do que transmitir 
informações, visa evidenciar o processo de construção textual e autoral, atuando sobre o mundo e sobre o 
leitor, revelando seu caráter processual. 
 



 19 

 Uma vez que aqui as reflexões das práticas pedagógicas se dão em movimento, 

em ação de deslocamento, proponho um trabalho que também se dispõe a tensionar o 

sentido tradicional do método, sua produção de sentindo e rigor do caminho. Tampouco, 

se trata de uma ação sem direção, pois, ao reverter o sentido tradicional do método, o que 

se busca é acompanhar processos e não representar formas, um tipo de conhecimento que 

não se separa dos afetos. 

 

 Este projeto pretende investigar revoluções menores que acontecem em espaços 

de ensino e aprendizagem não-formais e suas relações como táticas. Revoluções baseadas 

na criação de circunstâncias em seus inúmeros encontros, em domínios minoritários e 

moleculares. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 20 

 

 

1. Trajeto - Dramaturgia de percurso/entrada 

 

1.1. Quebrar a cidade – Isso é um gesto performativo 

 

  

 É certo que essa escrita não se faz sozinha, muitas são as pessoas e coisas que 

dividem o chão desta cidade comigo. Como nem todos enfrentam e vivem a cidade da 

mesma forma, esta escrita (e toda escrita) também é atravessada pelos marcadores sociais 

da diferença. Considerar que cada vida humana e não-humana está sobre o postulado de 

uma igualdade nesta cidade, é recusar também os efeitos que ela produz sobre tudo o que 

a atravessa. 

 

 “Caminhar é uma prática política. A forma como fazemos isto é a forma como 

fazemos tudo”. (Taylor, 2020, p.81). O que tem depois dessa rua? O que os obstáculos e 

as negociações a serem realizadas durante um trajeto podem ressoar na minha prática 

pedagógica? O que pensar desde/com os caminhos que passei e passo podem me oferecer 

nas relações dicotômicas de quem ensina e quem aprende? “O caminhar é um pensar/ser 

em movimento, uma pedagogia e uma formação”. (Idem). 

 

 A cidade, na sua organização, produz e interfere na constituição social dos corpos, 

assim como suas normas e suas operações moldam nossas relações e criam sistemas de 

representações dos sujeitos e padronização dos desejos. O cotidiano, ordenado aos 

interesses do capital global, do neoliberalismo, fornece e organiza a circulação de 

informações, o acesso a bens de serviço, a criação de imagens e modos de memorização, 

e nos condiciona, a partir da operação dessas produções, a um corpo dominado, o que não 

significa dócil. No entanto, tomar consciência dessas operações, que supõem um corpo 

passivo à disciplina, não tem sido suficiente para se contrapor aos modelos de ação 

característicos do sistema colonial-capitalístico. Como, então, articular um corpo, seus 

movimentos e mobilidades, na cidade, também como campo de luta, e posicioná-los no 

interior desses discursos como prática docente? Como o cotidiano inventa “maneiras de 

fazer” para outros espaços de vida e de afeto? 

 



 21 

 Embaixo de nós, o chão, em cima dele, a cidade. O conceito de cidade moderna 

como modelo político está atrelado à criação de um sujeito universal que corresponda às 

operações classificatórias da ordem social no discurso neoliberal. Segundo Michel de 

Certeau (1998), essas operações classificatórias compõem a estrutura de um sistema de 

articulação social com um conjunto de forças destinado a regular os espaços e sujeitos. 

Esse conjunto de forças tem o poder de gerir e eliminar o que em uma sociedade considera 

detrito, desvio e anormalidade e as transformam em categorias de representação. Para a 

filósofa Denise Ferreira da Silva7 (2022), acontece também outro efeito na produção de 

categorias na dinâmica da ordem do capital global, elas produzem racialidade. A autora 

elucida a violência que existe nas estratégias de representação, na ordem simbólica, 

jurídica e econômica, pois elas estão circunscritas e fundadas entre semelhança e 

diferença. 

 

 Portanto, a linguagem do poder na cidade que atravessa corpos compartimentaliza 

a vida. Com isso, o enunciado colonial-capitalístico introduz uma estratégia capaz de nos 

capturar, fazendo a vida produzir regulação. Contudo, a cidade também tem seus 

movimentos contraditórios e isso tem a ver quando um corpo, que passa pela cidade, e 

toma a vida na ruptura das regulações das redes de vigilância com ações que escapam à 

disciplina, fazendo do espaço um espaço de vida inventiva. Proliferam nas cidades 

combinações de astúcias impossíveis de gerir. Caminhar é uma delas. 

 

 Embaixo da cidade, o chão, em cima dela, nós. É a partir dos limites em que 

escapam a visibilidade que vivem “os praticantes ordinários da cidade. Forma elementar 

dessa experiencia, eles são caminhantes, pedestres, cujo corpo obedece aos cheios e 

vazios de um texto urbano que escrevem sem poder lê-lo” (CERTEAU, 1998, p.171). Os 

cruzamentos que constroem histórias múltiplas na cidade habitada são formados de 

trajetórias fragmentadas e alteração de espaços. Apresentam uma sequência de percursos 

variáveis. 

 

 
7 A filósofa, escritora e artista Denise Ferreira da Silva, em sua obra Homo Modernus – para uma ideia 
global de raça, faz uma cruzada filosófica a partir da filosofia pós-iluminista para analisar a força política 
da questão racial na sociedade contemporânea. Revelando as formas de categorias pela distinção entre 
semelhança e diferença, homem e outro, sujeito autodeterminante e outro produzem racialidade. 



 22 

 Tal qual a linguagem ordinária, caminhar também implica a combinação de 

operações de estilos e uso nos espaços. O estilo seria uma forma de ser no mundo. O uso 

remete a uma norma e define o fenômeno social por onde o sistema de comunicação se 

manifesta. Quando direcionamos nossa atenção somente para essas duas formas de 

práticas de espaço, reduzindo suas capacidades apenas como presenças utilitárias do 

campo simbólico e como elementos de um código, deixamos de detectar o campo de força 

do caminhar, deixamos de lado as cartografias que marcam os encontros desconstituídos. 

 

 Certeau (1998), em seu livro A Invenção do Cotidiano, faz uma comparação do 

caminhar com o ato de falar. Quando propõe essa comparação, sugere que os processos 

de caminhar produzem enunciações. Dessa maneira, o caminhar pode oferecer, para além 

das críticas de representação gráfica e da paisagem, uma apropriação do sistema 

topográfico pelo pedestre. Afinal, caminhar “está para o sistema urbano como a 

enunciação está para a língua ou para os enunciados proferidos - (assim como o locutor 

se apropria e assume a língua); é uma realização espacial do lugar” (CERTEAU, 

1998.p.177). 

 
Esses praticantes jogam com espaços que não se vêem; têm dele tão cego como 
no corpo a corpo amoroso. Os caminhos que se respondem nesse 
entrelaçamento, poesias ignoradas de cada corpo é um elemento assinado por 
muitos outros, escapam a legibilidade. Tudo se passa como uma espécie de 
cegueira que caracteriza as práticas organizadas da cidade habitada. As redes 
dessas escrituras avançando e entrecruzando-se compõem uma história 
múltipla, sem autor nem espectador, formada em fragmentos de trajetórias e 
alterações de espaços. (CERTEAU, 1998, p.171.) 
 
 

 
 Assim como corpo e voz são indissociáveis, as cartografias da enunciação 

pedestre vão se desenhando ao mesmo tempo, em que os territórios vão tomando corpo, 

um não existe sem o outro. Isso se considerarmos o corpo em sua singularidade afetiva e 

seu potencial expressivo. Ao atualizarmos o caminhar como produtor de práticas afetivas, 

produtor de enunciados, deslocamos os limites das determinações que um objeto fixa para 

seu uso. O caminhante então transforma o espaço em outra coisa, criando assim algo 

descontínuo, seja agindo na escolha dos significantes da “língua” espacial, seja 

deslocando o uso que fazemos sobre os significantes. 

 



 23 

 “Não caminho sozinho”, afirma o artista e performer mineiro Paulo Nazareth, que 

se autodenomina luso-ítalo-afro-krenak (FOLHA DE S. PAULO, 2013). Ao escolher 

incluir o nome de sua avó materna, Nazareth Cassiano de Jesus, como nome artístico, 

busca trazer em sua trajetória as memórias individuais e coletivas de sua ancestralidade. 

“Minha avó passa a ser essa espécie de carranca, né? Essa proteção” (VIANA, 2019). 

Nesse gesto, Paulo constrói caminhos em que pessoa e artista-obra passam a ser um 

mesmo corpo. O caminhar, em sua prática, não se reduz a deslocamento físico, ele está 

atrelado à articulação de seus antepassados indígenas e africanos, assim como às 

experiências de infância, quando sua mãe o matriculou, junto com seus irmãos, em uma 

escola no centro da cidade, distante de onde moravam, para que aprendessem a transitar 

entre centro e periferia. Como ela dizia: “para não ficar bobo, tem que aprender a andar, 

conhecer” (NAZARETH, 2019). 

 

 Essa dimensão biográfica transforma o caminhar do artista em um gesto estético 

e político. A caminhada é mais que movimento, é um modo de perceber, relatar e intervir 

no espaço, instaurando formas de pensar e estar no mundo. Nazareth ganhou destaque 

com suas ações de caminhada, em especial com Notícias de América (2011–2012), 

projeto em que caminhou de Minas Gerais até Nova York. Uma das propostas da ação era 

não lavar os pés até chegar ao destino, o rio Hudson, carregando nos pés a poeira da 

América Latina. Essa travessia, que durou mais de um ano, resultou em um acervo de 

registros documentados como fotografias, esculturas sociais, desenhos, cadernos, retratos 

em vídeo e filmes. O conjunto compõe uma cartografia errante e não oficial do continente, 

marcada não pela distância ou pela lógica dos mapas, mas pela proximidade do chão, pela 

incerteza do trajeto e pela abertura ao encontro com o outro. 

 

 Ao longo do percurso, o artista reflete sobre as condições sociais, políticas e 

econômicas das Américas, repensando as noções de justiça social e resistência pacífica. 

Sua experiência revela também uma constante reinvenção de si, sentia-se mais negro 

diante de um indígena, mais indígena frente a um latino, mais latino em relação a um 

norte-americano. Essa percepção não se configurava como fragilidade, mas como 

potência, ao romper com os arranjos coloniais das representações. 

 

 Outro aspecto de sua obra é a relação com a linguagem. Nazareth frequentemente 

escreve de forma propositalmente “errada”, tensionando gramática e ortografia. Esse 



 24 

gesto não é descuido, mas uma escrita-desvio que desmonta discursos hegemônicos e 

afirma o direito a uma voz própria. Trata-se de uma insurgência contra a normalização 

institucional da língua. É uma escrita que se recusa a obedecer às estruturas rígidas da 

linguagem e do poder: uma errância e política do caminhar. 

 

 O arquiteto e artista Francis Alÿs8, nascido na Antuérpia, transita entre pintura, 

desenho, cinema, vídeo, performance e animação. Formado em Arquitetura e Urbanismo 

na Bélgica, se mudou na década de 1980, para a Cidade do México, onde a rápida 

transformação urbana e as mudanças sociais despertaram seu interesse. Desde então, a 

cidade se tornou não apenas um lugar, mas também matéria-prima de sua obra. 

 

 Em trabalhos como O Colecionador (1990–1992), caminhava pelas ruas da 

Cidade do México puxando um ímã que recolhia fragmentos metálicos pelo caminho, 

como um arqueólogo ou detetive para acumular pistas do cotidiano. Em Paradox of 

Praxis 1 (1997), empurrou um grande bloco de gelo pelas ruas da capital durante mais de 

nove horas, até que quase nada restasse, transformando a desproporção entre esforço e 

resultado poética e política.  

 

 Seu interesse pelas caminhadas se expandiu para além da Cidade do México, 

chegando a Havana, Londres, Veneza, Jerusalém e outras cidades, sempre reimaginadas 

através de seus trajetos. Em The Green Line (2004), Alÿs percorreu a fronteira resultante 

do armistício de 1949 entre Israel e os Estados Árabes, deixando escorrer tinta verde de 

uma lata perfurada que carregava.  

 

 A partir de 1999, Alÿs iniciou a série Children’s Games. Nesses vídeos, realizados 

em cidades, aldeias e até em zonas de guerra, ele registra jogos infantis como bola de 

gude, pipa, castelos de areia ou cadeira musical. Embora cada brincadeira traga marcas 

culturais específicas, a repetição de gestos e regras revela a multiplicidade da infância. 

Em Children’s Game #10: Papalote (2011), filmado no Afeganistão, um menino empina 

pipa apesar da proibição imposta pelo Talibã. O jogo, atravessado pela violência do 

contexto, se torna subversivo, a silhueta da pipa é momentaneamente substituída pela de 

 
8 Todas as informações referentes ao artista e seus trabalhos foram pesquisados nos seguintes sites: 
https://francisalys.com/  Acesso: 3 ago. 2025. https://dasartes.com.br/materias/francis-alys/ Acesso: 3 ago. 
2025. 



 25 

um helicóptero militar. A série de jogos infantis, ao mesmo tempo documental e poética, 

revela o interesse do artista pelos gestos aparentemente banais que, no entanto, operam 

potências coletivas. Segundo o artista, o jogo é capaz de instaurar vínculos e reimaginar 

o espaço. 

 

 Caminhar, jogar e criar pequenas ações que parecem insignificantes produz 

formas de pensar e inventar o mundo, fabulações que revelam o poder estético e político 

dos gestos mínimos. O artista questiona a temporalidade acelerada da cidade, seus 

padrões de produtividade e seus deslocamentos funcionalistas, criando outras 

possibilidades para o espaço público e evidenciando as condições políticas e sociais dos 

lugares a partir da experiência estética de suas ações. O que seria da cidade se também 

nos propuséssemos a fazer algo que não leva a nada? 

 

 Ao caminhar afirmamos, lançamos suspeitas, nos colocamos em risco e 

transgredimos as trajetórias falando/falantes. Esse modo de apropriação do espaço por 

um “eu” aberto ao plano dos afetos tem a função de introduzir outra circunstância ao “eu”: 

a de estabelecer uma articulação conjuntiva e disjuntiva de lugares. Quando nos lançamos 

a fazer outras coisas com a mesma coisa, como um convite a uma forma coletiva e radical 

de imaginação política, isto é um gesto performativo9.  

 

 Eu estou com os pés de frente para a pia, um ao lado do outro, escovando os 

dentes, pensando se os dez minutos que tenho para andar até o ponto serão suficientes 

para pegar o ônibus do meio-dia e quinze. Ao rés do chão, pé ante pé, eu chego a tempo 

na estação-tubo Imperial. Parado, em pé, já dentro do ônibus e apoiado na barra de ferro, 

meus pés estão ainda um ao lado do outro. Pé ante pé, novamente, eu desço no terminal 

Campina do Siqueira e pego outro ônibus para a estação-tubo Santa Quitéria. Agora, 

sentado, meus pés continuam um ao lado do outro, na mesma posição que estavam diante 

da pia, na mesma posição, parado, em pé, no ônibus anterior. Eu desço no ponto, caminho 

cem metros até a rua Prof. Ulisses Vieira, viro à direita e ando aproximadamente dezesseis 

quarteirões até o Instituto Incanto. São vinte e cinco minutos caminhando, 

aproximadamente. 

 
9 No campo da arte e da performance, o gesto performativo ultrapassa a lógica representacional para 
constituir-se como acontecimento em si, instaurando novas relações entre corpo, espaço e público.  
 



 26 

 

 Pode parecer um gesto banal, reparar na resignada posição dos pés ao ficar parado 

e ao caminhar. Algo me diz, no entanto, que o modo repetitivo com que eles se movem 

durante o meu deslocamento para o trabalho é uma posse hegemônica da cidade, que se 

revela na maneira com que eu me desloco e nas configurações instantâneas da ordem, 

fazendo com que meus pés não se deem conta das inúmeras possibilidades que podem 

descer essa rua. Por isso, decido: na próxima semana (!), vou ficar com os pés parados 

para dentro e andar com os pés virados para fora. Por isso, decido: na próxima semana 

(!!) eu vou quebrar a cidade, eu vou quebrar o trajeto. 

 

 



 27 

 

 

 

 



 28 

1.2. Não chovia nesse dia, ou - outras formas de escoar o mundo 

 

 

 Eu me graduei em artes cênicas em 2010. Comecei a dar aulas de teatro assim que 

me formei. Quando comecei, passei por algumas instituições: escolas regulares, escolas 

de teatro e ONGs. Aqui, em outros passos, relato os andares de três delas, na cidade de 

Ribeirão Preto/SP, onde vivi por 9 anos. 

 

 O primeiro lugar em que fui dar aulas era uma escola de teatro no centro da cidade, 

em uma rua movimentada que quando chovia arrastava tudo. Nos intervalos entre uma 

aula e outra, eu ficava na janela para ver a chuva. Dava aulas em um módulo de teatro 

épico, um gênero teatral que tem a narração como elemento condutor. Ao lado dessa 

escola, mais precisamente o lado esquerdo, havia um estabelecimento onde tudo que 

abria, depois de um tempo, fechava. Do lado direito, havia uma sapataria onde trabalhava 

um senhor bem velhinho - ao que tudo indicava, seu estabelecimento estava aberto há 

muito tempo. O módulo pelo qual eu era responsável se chamava “nível três”, e eu achava 

engraçado como, no início de cada nova turma, os alunos estavam empolgados porque 

alcançaram, depois de dois anos, o incrível nível três. Havia uma importância chegar lá. 

 

 Na frente da escola havia um restaurante, paredes brancas e portão vermelho, que 

quando chovia, a água invadia. Nos intervalos entre uma aula e outra, eu ficava na janela 

para ver a chuva. Nesse módulo de importância nível três, trabalhávamos, 

especificamente, com a teoria pedagógica de peças didáticas de Bertolt Brecht, autor e 

diretor de teatro alemão. Segundo a professora Ingrid Dormien Koudela, “Brecht 

enquanto produtor literário, é pedagogo, como produtor de diversão não esquece nunca 

de ser didático, e como produtor de arte, participa da produção da sociedade”. 

(KOUDELA, 1992, p. 12). O empreendimento que abriu e que por mais tempo durou, do 

lado esquerdo da escola, foi uma lanchonete que vendia alguns lanches baratos. Eu já 

estava sem opções na pequena cantina que havia dentro da escola. Depois de um tempo, 

essa lanchonete também fechou. Não foi a chuva - neste dia eu não estava na janela. 

 

 Foi a partir dos trabalhos de teorização de Brecht, seu conceito de ensino- 

aprendizagem, de uma pedagogia dialética, que comecei a perceber outra importância em 

dar aulas. Brecht propõe a atividade teatral como um exercício de aprendizagem: a partir 



 29 

de elementos indutivos e dedutivos, onde é possível examinar e agir em uma determinada 

realidade social. Não havia nenhuma árvore naquela rua, nenhuma. Isso me 

impressionava e fazia com que eu sempre pensasse: é por isso que a chuva leva tudo. “A 

pedagogia brechtiana se constitui como uma pedagogia ou educação política, na medida 

em que adere a um projeto histórico-filosófico e a uma teoria social” (KOUDELA, 1992, 

p.12). Quando entrava na escola, o primeiro ambiente que via era uma sala estreita, onde 

ficava a recepção, uma pequena cantina e vários banners com as peças apresentadas pela 

escola. À direita, depois de três passos da porta, havia um bebedouro e um quadro onde 

eram fixados as salas e horários das aulas. À frente, uma escada que levava ao piso 

superior. A aproximadamente cinco passos, havia uma porta que dava para uma sala que 

tinha um pequeno palco atravessado por uma pilastra. 

 

 As aulas aconteciam cada dia em uma sala diferente. Mas era comum que tanto 

professores como alunos fizessem questão da sala com o palco. Nas épocas de 

apresentações especialmente, era frequente a troca de sala porque o palco era uma 

“necessidade”. Subindo as escadas, havia uma sala com o chão de madeira todo estragado, 

uma porta de correr que dava para uma pequena sacada e uma janela, de frente para a rua. 

Nos intervalos entre uma aula e outra, eu ficava nessa janela para ver a chuva. O meu 

primeiro incômodo com o palco desta sala foi devido à irritação de alguns alunos, que 

diziam que a pilastra atrapalhava a disposição da cena. Durante as pré-produções dos 

festivais da escola em que fazíamos a programação, comecei a recusar as apresentações 

em teatros e passei a propor a utilização de outros espaços na cidade. Depois, ao incômodo 

com o palco da sala, se somou o excessivo barulho que ele produzia quando se caminhava 

por sobre ele, era um barulho oco. A uns cinco quarteirões abaixo da escola, sentido 

Avenida Francisco Junqueira, ao virar à esquerda, caminhando cerca de cinco quarteirões, 

estava a Praça XIV - uma praça em que havia um relógio de sol, muitas árvores e um 

chafariz que vi poucas vezes funcionar, mas que, quando funcionava, havia sempre 

alguém pulando dentro.  

 

 Segundo Ingrid Koudela, Brecth em sua teorização lança um convite almejando a 

descomunhão coletiva para obter mudanças de comportamento: outro estado do corpo 

para interferir na organização social do trabalho. Depois, o incômodo da sala com palco 

passou a ser um cuidado desmedido com ele: quais objetos podem subir; com quais 

materiais jamais trabalhar. A Praça XIV é conhecida por abrigar um dos teatros mais 



 30 

importantes do estado de São Paulo, o Teatro Pedro II. Ao lado dele está um edifício que, 

antigamente, foi o Hotel Palace e passou muitos anos abandonado. Depois de uma 

reforma, se tornou um centro cultural e passou a receber diversas ações artísticas. 

Começou a me chamar a atenção, enquanto professor, a maneira com que construíamos a 

relação com as aulas, seus enquadramentos. 

 

 Éramos dependentes da base textual e tínhamos sempre insatisfação com os textos 

que eram propostos, com os figurinos, com os ensaios mecanizados, as repetições e a 

cobrança da direção da escola para não contrariar os alunos, pois não podíamos perdê-

los, já que sua presença era o que garantia nosso pagamento. O Centro Cultural Palace 

era de um tom bege, com vários salões e lustres, nos pisos superiores, algumas salas 

administrativas e salas que foram adequadas para receber oficinas, aulas de dança. No 

último andar, havia uma escada que dá acesso a uma sala que se chamava Sala dos Arcos. 

Era, na verdade, uma espécie de depósito, provavelmente do hotel, com um pé direito alto 

e arcos de madeira no teto. Um salão simples, grande e inteiro cercado de janelas de 

madeira. Havia, no fundo da sala, uma porta de madeira, pequena, e havia também a 

história de que aquela porta era um corredor que levava as prostitutas do Teatro Pedro II 

às festas do Hotel Palace. 

 

 Foi a partir do segundo ano, dos quase cinco, que fiquei dando aulas nessa escola, 

que começou, para além do incômodo da sala com palco, o incômodo com a própria 

escola. Não havia espaço para o fracasso e errâncias dos alunos. Faltava ali, naquele 

espaço, uma porta como a da Sala dos Arcos, para fugir da importância do teatro e cometer 

delitos à meia luz nas festas do Hotel. Me lembro de ler, entre tantas coisas da teoria de 

Brecht, que o método que ele criava era uma forma de teatro com compromisso conceitual 

para educar seus praticantes na “alegria da libertação”. 

 

 Eu já estava dando aulas há três anos na escola de teatro do centro quando fui 

chamado para dar aulas em uma escola estadual, em um bairro chamado Jardim 

Progresso, pelo projeto Mais Educação do estado de São Paulo. Foi a primeira vez que 

dei aulas em um espaço formal de ensino e aprendizagem. Foi também a partir da 

aproximação com o espaço formal de educação que comecei a me interessar pela relação 

e presença do teatro no ambiente escolar. A pensar as articulações entre processos 

criativos e processos educativos. Para a professora e pesquisadora Carminda Mendes 



 31 

André, “a aproximação entre cultura e educação nunca foi tranquila no contexto 

brasileiro” (ANDRÉ, CARMINDA MENDES 2008, p. 91). Segundo ela, “se na vida 

cultural de hoje, o teatro é necessário, é porque algo, proporcionado pela experiência 

teatral, ainda é imprescindível; do mesmo modo, pode se dizer de sua presença solicitada 

no ambiente escolar” (ANDRÉ, CARMINDA MENDES, 2008, p. 91). 

 

 A escola ficava em uma periferia, muito próxima a uma das maiores favelas da 

cidade. Era uma escola, de muro de cimento e com portões verdes, que ocupava todo 

quarteirão. Na entrada da escola, ficava um inspetor na porta e o caminho seguia por um 

pequeno corredor, todo em desnível até outra porta de ferro, com entrada ao prédio da 

escola. A primeira sala era a secretaria, inteira gradeada. À frente, um corredor grande 

com salas que eram outros departamentos administrativos e direção, sala dos professores 

e uma cozinha. Caminhando pela escola, eu sempre pensava o quanto aquele ambiente 

compartimentalizado era hostil. Ao longo do tempo fui percebendo que a disposição da 

escola, em termos materiais e estruturais, não eram os únicos elementos que me 

incomodavam e traziam questões sobre o teatro e o campo da educação. Essas questões 

somadas ao funcionamento pedagógico com dispositivos de caráter punitivo, regulação 

de presença, plano de aula conteudista, avaliação e apresentações representativas, de datas 

festivas ou do cotidiano da escola, foram fundamentais para que eu começasse a pensar 

em metodologias que não estivessem associadas com o discurso sobre o papel do teatro 

na educação como disciplina, de uma educação que entende a arte apenas como 

representação da vida. 

 

 Seguindo o corredor, saíamos em um grande pátio, em que havia mesas onde eram 

feitas as refeições dos alunos, com uma cozinha na mesma direção, onde, em fila, os 

alunos esperavam a merenda. Do lado esquerdo do pátio, ficava o prédio onde estavam 

as salas de aula. Do lado direito, um pequeno caminho que levava à quadra sempre 

trancada. Nos primeiros meses de aula, fazíamos as atividades artísticas em uma pequena 

sala com o chão todo quebrado e uma pilha de carteira velhas e estragadas amontoada no 

fundo. Passamos, então, a usar a quadra da escola para as aulas de teatro. Mesmo usando- 

o para dar aulas, eu tinha que, diariamente, solicitar e devolver as chaves do espaço. A 

quadra era agora, segundo a direção, o espaço para a arte e cultura. 

 



 32 

 Em seu texto, “Escola é Lugar para as Artes?”, Carminda aborda as definições 

do autor Teixeira Coelho, em que diz: “podemos diferenciar cultura e arte pelos modos 

como cada área aborda o mundo” (COELHO apud ANDRÉ, CARMINDA MENDES, 

2008, p.91) e que “a cultura é a convergência de tudo o que está disperso, é desejo de 

congregar, sua função é afirmativa para o coletivo para o consenso, para a unificação” e 

a arte “pensa pela lógica da transgressão, ela é risco, dissolve, abala” (idem). Após abordar 

as definições de Teixeira Coelho, Carminda lança, nessa perspectiva, a seguinte 

constatação: “Quando a arte é capturada pelas instituições, convertendo-se em bem 

cultural, ela acaba servindo de símbolo de convergência e de identificação com a realidade 

que aí está. Ela afirma a realidade, representando-a”. (ANDRÉ, CARMINDA MENDES, 

2008. p.91). 

 

 Para Felix Guattari, a cultura é um conceito profundamente reacionário. É uma 

maneira de “separar atividades semióticas (atividades de orientação no mundo social e 

cósmico)” (GUATTARI, 1996 p.15). Sugere que a cultura enquanto esfera autônoma só 

existe no nível de mercado, que a caracteriza como modo de produção capitalístico. Este 

modo de produção não funciona apenas em níveis de valores de troca da ordem do capital 

ou das semióticas monetárias e modos de financiamento. Ele funciona também “através 

de um modo de controle da subjetivação, que eu chamaria de cultura da equivalência ou 

de sistemas de equivalência na esfera da cultura” (GUATTARI, 1996, p.15). Diz, então, 

que, a partir desse ponto de vista, o capital “funciona de modo complementar à cultura 

enquanto conceito de equivalência” (GUATTARI, 1996, p.15). Assim, “o capital ocupa- 

se da sujeição econômica, e a cultura, da sujeição subjetiva”. Se a cultura hegemônica 

funciona então de maneira complementar ao modo capitalístico, como controle e sujeição 

da subjetividade, e a arte capturada pelas instituições se torna padrão de identificação com 

a realidade imediata/dada/já-aí e com uma representação da vida, como produzir uma 

noção de anteparo que nos permita agir sobre a realidade dos processos em questão na 

arte educação? 

 

 Félix Guattari aponta, em seu texto “Subjetividade e História”, de Micropolítica: 

cartografias do desejo, que: “a subjetividade não é passível de totalização ou de 

centralização do indivíduo” (GUATTARI; ROLNIK, 1986, p. 31). Para o autor, ela se 

constitui integralmente ligada ao campo do desejo, enquanto materialidade onde emitem 

e se sustenta a produção coletiva. Assim, os processos de subjetivação acontecem 



 33 

mediante a articulação de elementos heterogêneos, materiais, linhas e vetores diversos 

que atravessam as formas de existência, configurando-se como devires múltiplos que 

passam por um plano múltiplo de conexões e agenciamentos. Nessa perspectiva, não se 

trata apenas de fatores biológicos ou de dinâmicas psíquicas que compõem tal produção. 

A subjetividade também envolve dimensões políticas, institucionais, tecnológicas, 

urbanas, comunicacionais e cotidianas, manifestando-se em múltiplos modos de 

agenciamento e nos fluxos sociais que os sustentam. 

 

 Quando começamos a ir para a quadra fazer as aulas, existia outra disposição na 

aula: os alunos adoravam a quadra, o que mais faziam era correr pelo espaço. A quadra 

tinha um teto de zinco, chão vermelho e era cercada. No final dela, antes de chegar no 

muro, havia um pedaço de chão de terra. Quando batia um vento, sujava toda lateral. 

Apresentamos, naquele ano, na quadra, o espetáculo “O Gato Malhado e a Andorinha 

Sinhá”, de Jorge Amado. A história conta o encontro de um gato e uma andorinha que se 

apaixonam e são impedidos de se casar devido a suas diferenças. A peça foi linda, mas 

causou uma revolta geral o fato da andorinha se casar com o rouxinol. A escola não 

interferiu na escolha do texto, no entanto, ressaltou que o projeto de extensão do estado 

que viabilizava cultura nas escolas só destinava dinheiro para os professores e não para 

materiais das atividades. “Façam com o que tem”, nos disse. E nós fizemos.  

 

  Apesar de não destinar nenhuma verba extra para o projeto, trabalhando com o 

precário, no sentido material, o Estado me cobrava plano de aula, avaliação, relatórios e 

fiscalização de presença. Eu saia no fim da tarde da escola no Jardim Progresso e pegava 

carona com outra professora, passávamos parte do trajeto em silêncio. Em dias muito 

quentes, o horizonte ficava turvo por conta do calor. Mas sabíamos que os vácuos de 

silêncio que se formavam na saída não eram só pelo calor. Algo me dizia que era o peso 

da escola e seu cotidiano que cessava nossas palavras. Também ríamos muito em outras 

ocasiões. Reconhecíamos e falávamos o quanto era bonito ser professor. Guattari, ainda 

sobre os processos de singularização, diz: “Uma singularização existencial que coincida 

com o desejo, com um gosto de viver com uma vontade de construir o mundo no qual 

encontramos, para mudar os tipos de valores que não são nossos”, e termina este trecho: 

“Há assim algumas palavras-cilada (como a palavra cultura)” (GUATTARI, 1996, p. 17). 

Quais palavras-cilada encontramos no contexto da arte na escola? 

 



 34 

 Enquanto dava aulas nas escolas, fui chamado para dar aulas em uma ONG. A 

entrevista estava marcada para as três horas. Para chegar até a ONG, eu precisava andar 

cerca de dez quarteirões até a Praça XIV e pegava um ônibus. De ônibus, dava vinte 

minutos. Ele descia em uma avenida movimentada e a atravessava. Um pouco mais a 

frente, descia a primeira rua, à esquerda. Descendo a rua, depois de algumas casas, do 

lado esquerdo para quem desce, sentido bairro Quintino, tinha um prédio metade branco 

e metade cinza, com um desenho amarelo de sorriso. Em frente, havia uma árvore de 

pitanga. 

 

 Entrando pelo portão, havia uma rampa pequena e, à esquerda, uma porta de 

correr. Depois da porta de correr, entrava-se em uma sala com a recepção. Em sua tese 

sobre ONGs, a pesquisadora Leilah Landim tenta buscar na história e em definições 

objetivas respostas a questão “o que é uma ONG?”. Apresenta as seguintes definições: 

“têm a ver com servir aos outros, não a si; mas não há quaisquer outros, e sim existem a 

serviço de determinados movimentos sociais de camadas da população oprimidas, ou 

exploradas, ou excluídas, dentro da perspectiva de transformação social” (LANDIM, 

1998, p. 24). Quando me anunciei, a assistente social me recebeu e me levou para uma 

sala pequena em frente à recepção. Sentados em mesa redonda, começou a me contar 

como era o dia a dia e quais atividades existiam no contraturno. Quase não perguntou 

nada sobre mim, mas ressaltou em vários momentos que o trabalho era difícil, que as 

crianças testavam os professores e nenhum professor ficava mais de três meses. Ao aceitar 

as aulas, precisava considerar tudo isso. Porque era ruim para as crianças tanta troca de 

professor. 

 

 Saindo da recepção, passando por uma porta, havia um corredor largo. Para a 

direita, uma porta que levava à cozinha e ao pátio; à esquerda, várias salas. No final, uma 

escada para o piso superior. Outra definição que se encontra no trabalho de Leilah para 

ONGs é: “são alternativas às práticas institucionais características das universidades, 

igrejas e partidos de esquerda” (FERNANDES apud LANDIM, 1985, p. 15). Nesse dia, 

a assistente social me contou como surgiu a ONG. Começou com a ajuda a uma criança 

com deficiência, que a igreja havia se mobilizado. A iniciativa cresceu e eles investiram 

em uma associação que logo depois tomou formato de ONG. Aqui outras definições: “são 

micro-organismos do processo democrático, referencias, lugares de inovação e criação de 

novos processos. Ou espaços de criação da utopia democrática” (SOUZA apud LANDIM, 



 35 

1991, p. 142). As ONGs costumam ter uma relação de privilégio com campos sociais 

específicos, como o religioso, o acadêmico e ainda mais forte com o político, se tornando 

um lugar ambíguo entre a autonomia/dependência com esses campos, podendo 

determinar sua permanência a partir dos discursos nos contornos dessas relações. 

 

 As aulas eram sempre acompanhadas por pedagogas da instituição. Em meu 

primeiro dia, a pedagoga que me acompanharia, me disse o nome de cada aluno com os 

quais eu “encontraria problemas”. Pensei: qual noção de problema ela se refere? O que é 

problema em um sistema educacional no contraturno? No decorrer dos anos pude 

entender melhor a importância da ONG no contexto do desenvolvimento social no bairro. 

Apesar de seu formato escorregadio, que não está sob tutela do estado e nem das 

instâncias de educação, mantendo um caráter não oficial no imaginário, aprendi a lidar 

com as dinâmicas que se configuram no contraturno escolar. 

 

 As crianças gostavam quando descíamos ao pátio para fazer aquecimentos. Eu 

nunca enfrentei nenhum problema com elas, pelo contrário, os nomes que falavam que 

eram os mais “problemáticos” foram os que mais contribuíram para as aulas e para eu 

pensar sobre a prática docente. O que me causava algum incômodo era ter que produzir 

espetáculos para apresentar aos patrocinadores. Eles nunca foram assistir às peças. 

Quando o pé de pitanga dava frutos, eu ficava um bom tempo colhendo e comendo, 

preferia as quase maduras. Da janela na parte de cima, quando as crianças me viam 

gritavam: entra, professor! Entra, professor! 

 

 Até aqui, o que pode parecer diante dos relatos é uma inadequação de um professor 

com as instituições. Não se trata disso. De fato, as instituições, enquanto organizações, e 

a institucionalização da arte, enquanto processo, quando tomam valores por si com sua 

maneira de produzir bens e com sua maneira de produzir relações sociais, se tornam 

engrenagens fundamentais do poder. E eu não quero seu começo, nem seu fim. Eu estou 

no meio. O que acontece quando se coloca no meio e não dentro? Eu professor-artista- 

pesquisador falo desde a ONG, mas não estou circunscrito nesse ambiente. Falar disso 

me parece um falso problema, uma vez que o trabalho do artista já é desinstitucionalizar, 

de algum modo. 

 



 36 

 A minha proposição para este trabalho não é da ordem macro-política. Trata-se de 

uma proposição que se dá na dramaturgia do encontro10, que é micro-política. As relações 

de poder também atuam sobre as forças e ações no campo micro-político. A 

instrumentalização também tem objetivos micro-políticos. Segundo Sueli Rolnik, o 

primeiro objetivo da instrumentalização é “neutralizar a força transfiguradora das práticas 

artísticas, reduzindo-as ao mero exercício da criatividade, dissociada de sua função ética 

de dar corpo ao que a vida anuncia” (ROLNIK, 2019, p. 94). Aqui, uma proposição 

pedagógica que acontece na instituição sem se institucionalizar. Uma pedagogia radical. 

Uma pedagogia performativa, para anunciar vida e arte, sem separabilidade. 

 

 Quando fazemos da experiência a aprendizagem, precisamos des-fazer algumas 

imagens, des-nomear o que está dado como certo e des-pensar as práticas institucionais; 

precisamos nos mover nas fricções. A posição do professor em sua chegada está marcada 

como o princípio da aprendizagem. O que tem no meio? Fred Moten, poeta americano e 

teórico crítico cultural dos estudos negros e estudos da performance e Stefano Harney 

(2013), ativista e estudioso americano nos convidam a reconhecer a fragilidade da 

aprendizagem e a ouvir desde o meio. Erin Manning, professora de filosofia, sugere que 

“um processo pedagógico que principia pelo meio tem mais dificuldade de discernir quem 

faz o ensino e quem faz aprendizagem” (MANNING, 2016, p. 24). Geralmente, o 

pensamento que está sendo aprendido é o da instituição, mas não é o que está em jogo. 

“A instituição pode fornecer um sítio, mas o aprendizado não pode se não o superar. Não 

há maneira de manter a aprendizagem presa ao currículo” (MANNING, 2016, p. 24). 

 

 Eu dei aula em muitos outros lugares. Continuei por mais um ano no projeto Mais 

Educação em outra escola, dei aulas em outras ONGs e até em uma igreja, que precisava 

de um professor de teatro para o auto de Natal. Os últimos dias sempre foram marcantes 

para mim, porque me faziam refletir minha atuação ali. No meu último dia de aula na 

escola do Jardim Progresso, conversamos sobre a experiência da apresentação e, então, 

deixei os alunos brincando na quadra, no tempo que ainda faltava para aula acabar. 

 
10 A dramaturgia do encontro, aqui, é pensada como aprendizagem enquanto processo vivo, que se compõe 
no aqui-agora da convivência. Está menos ligada a representar algo e mais a criar condições para que algo 
aconteça. 
 



 37 

Quando terminou, tranquei a quadra e devolvi a chave na secretaria. No meu último dia 

de aula na ONG do Parque Industrial do Tanquinho, eu ganhei uma festa de despedida, 

porque estava indo embora da cidade, foi um dia bonito. No meu último dia na escola do 

centro, fumei um cigarro embaixo do toldo do estabelecimento do lado esquerdo. Foi a 

primeira vez que pedi demissão. Foi a primeira vez também que senti que nem eu nem o 

lugar poderíamos mais colaborar. Subi a rua sentido avenida Nove de Julho. Não chovia 

nesse dia. Virei a primeira a rua à esquerda, andei quatro quarteirões e me sentei na praça 

em frente à minha casa. Era uma praça muito arborizada, com um coreto de tom laranja 

no meio. Sentado, caí em um choro copioso. Tem tantas formas da água levar as coisas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 38 

1.3. A última palavra deste trabalho é – aqui 

 

 O relato não conta um modelo reprodutível de prática, não se satisfaz em dizer um 

movimento. Ele o faz. Então, o que dizem os textos trazidos a partir da perspectiva do 

relato, o que pode dizer os caminhos de um professor? A imagem discursiva, com todas 

as suas idas-e-vindas, faz do relato uma contra-narrativa das classificações? 

 

 O pedagogo francês Fernand Deligny articula no relato de suas experiências 

institucionais no centro social, no asilo e na classe especial na França as analogias e 

metáforas para pensar a educação a partir do entendimento de “anormalidade” e do 

“desvio social”, através da formulação do entendimento de “infância inadaptada”. Seu 

livro Os Vagabundos Eficazes – operários, artistas, revolucionários: educadores é um 

relato literário, um diário de suas relações com as pessoas, espaços e coisas desses lugares 

onde as narrativas de exclusão social abrem caminhos para práticas de inclusão. Atento 

às mudanças do regime de poder no pós-guerra, Deligny percebe nos sentidos do 

capitalismo a mudança de novas modalidades de violência, que se baseiam em resultados 

de “adaptação eficaz” para a mão de obra, ao invés de pensar o cuidado dos indivíduos. 

Seus relatos, em tom de crônica, se distinguem por passagens de diferentes registros: 

coloquial, poético, descritivo, vulgar e reflexivo. 

 

 Provocador, ele busca torcer a língua para fazer uma crítica à moral burguesa- 

católica que se intensificava no meio educativo. Desestabilizando o convencional de um 

texto teórico para trazer à tona o imponderável, para além das normas dos signos 

linguísticos. Sua ideia, no entanto, não se trata de uma tentativa de naturalizar a 

inadaptação ou de sustentar uma passividade diante de questões como violência, injustiça 

social e a pobreza, mas sim de revelar as relações intrínsecas dessas pessoas “com 

problemas de ordem social”. É na noção de ‘circunstância’ que entende uma dimensão 

importante para criar novos “meios” ao “inadaptado” – ele considera o educador como 

um “criador de circunstâncias”. Não são circunstâncias para criar um meio artificial, com 

intuito de desconectar a origem da realidade social do indivíduo, mas sim um espaço para 

descobrir suas aptidões. Dessa forma, podemos pensar que ele, o indivíduo, produz meios 

inventivos de si e do mundo para escapar às categorias, como a de inadaptado, e, 

principalmente, produz discursos que visam salvá-lo dessa condição. 

 



 39 

 A partir disso, os “vagabundos”, educadores, elaboram uma pedagogia da revolta, 

em que não se trata de amar os inadaptados/inaptos, mas sim de ensiná-los a aprender 

sobreviver em um mundo hostil – cuja hostilidade começa diante de suas origens sociais. 

A forma de escrita de Deligny, o relato, introduz o movimento no modo de pensar a 

educação. Um movimento que ocupa uma ação fundamental em suas formulações que 

nos atenta às diferenças nas relações; formulações essas disponíveis no que nos circunda. 

A última palavra do livro é “esperança”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 40 

1.4. Descer a rua toda – chegou na praça vire à direita 

 

 Após descer da estação-tubo Santa Quitéria, alguns metros à frente está a rua Prof. 

Ulisses Vieira. A primeira vez que fiz esse trajeto estava com o seguinte mapa mental: 

descer a rua toda até chegar em uma praça e virar à direita. Ali se encontra a Incanto – 

Instituto de Cultura, Arte e Novas Tecnologias, uma ONG que começou oficialmente seus 

trabalhos em 2017, mas que tem o início de sua história marcado pela trajetória de um 

grupo de dança, o Senses, liderado por Camila Casagrande, fundadora e presidente da 

ONG. Em parceria com associações de moradores e líderes comunitários, o objetivo da 

Incanto “é gerar senso de pertencimento a uma vida digna às crianças e adolescentes em 

situação de vulnerabilidade social, por meio da arte, da cultura, da educação e dos esportes 

para conquista de autonomia e de desenvolvimento social” (INCANTO, 2024). 

 

 Antes de descer a rua toda e virar à direita para chegar até a Incanto, eu a encontrei 

em pesquisas que fiz para colocar em prática um dos objetivos desta pesquisa: ofertar 

oficinas de performance em espaços não formais de ensino-aprendizagem, no contraturno 

escolar. Nesse processo, entrei em contato com inúmeras ONGs e falei sobre o meu 

projeto de pesquisa e a necessidade de entrar em campo para o desenvolvimento dele. 

Algumas se mostraram apreensivas, como se o intuito da minha presença fosse analisar a 

condução dos trabalhos da instituição. Eu tentava convencê-las, sem saber muito, que, na 

verdade, minha presença e minha pesquisa estariam dedicadas a pensar sobre meu 

trabalho enquanto professor de teatro. Quando entrei em contato com a Incanto, fui 

surpreendido com um imediato e generoso sim: Sim, venha nos conhecer! Disseram. 

 

 Eu estava diante de um portão de ferro e de um muro pintado quando apertei o 

interfone. Anunciei o motivo da visita. O portão abriu e havia um caminho de pedras e 

um cachorro. Andando poucos passos vi que à minha direita estava sendo construído um 

campo de futebol, à minha frente uma entrada para o prédio e, logo atrás, o que me 

pareceu um barracão. Me chamou a atenção de início o tamanho do espaço aberto e a 

quantidade de plantas. Fui recebido pela assistente social da ONG que me perguntou se 

antes de conversar eu me importava de conhecer as dependências do lugar. 

 



 41 

 Começamos pelo lado de fora, onde, circundando o galpão, se encontra um 

parquinho e uma linda horta. Ela me conta, então, que as crianças têm atividades 

ambientais na ONG, e fala sobre a alegria delas em relação à construção do campo de 

futebol. Eu consegui imaginar a alegria. Entramos na ONG e conheci o espaço 

administrativo, majoritariamente composto por mulheres (nesse primeiro dia não notei a 

presença de nenhum homem). Evidentemente, tanto o ambiente escolar quanto 

organizações dedicadas à ação social estão majoritariamente ligadas a “mulheridades” e 

à sociabilidade que torna o cuidado obrigatório para elas. Me chamou a atenção, no 

entanto, o fato de serem todas novas, eram jovens mulheres. Passamos, depois, por uma 

sala em que as crianças têm atividades de novas tecnologias e artes visuais. Ao fim de um 

corredor estreito com vários armários, chegamos em um barracão de pé direito alto, telhas 

de metal, muitos instrumentos musicais, aparelhos para aulas de circo e um espelho 

grande para aulas de dança. Do lado direito, uma porta que leva à sala da psicanalista. À 

esquerda, uma que leva para uma sala de convivência, com televisão. Depois, um corredor 

e outra sala, à esquerda os banheiros e à direita o refeitório. No fim, uma porta que leva 

à cozinha. Fomos até uma sala de reunião, onde pude explicar o motivo do meu contato 

e a necessidade de articulação com um espaço para a pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UQAI 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 43 

 

 

 Logo após a reunião, em que expliquei o que pretendia com meu trabalho e como 

desenvolveria as oficinas, acordamos que eu acompanharia, durante todas as quintas-

feiras, as aulas de teatro na Incanto. A minha presença tinha, inicialmente, o intuito de 

reconhecer o ambiente, para me relacionar ao cotidiano dos estudantes, com o desejo de 

formar vínculos para as práticas das oficinas. No primeiro dia em que comecei a 

acompanhar as aulas, eu me apresentei aos estudantes dizendo que era professor de teatro 

e que, por conta de um trabalho da universidade, estava ali para acompanhar as atividades. 

Perguntei se havia problema em fazer anotações em meu caderno durante as aulas e, caso 

fosse do desejo, poderiam vê-las. Fiquei dois meses acompanhando as aulas de teatro. 

Geralmente ficava sentado em um canto do galpão e algumas vezes participava das 

dinâmicas, a convite da professora. Em outros momentos, ajudava na sonoplastia quando 

havia música na aula. 

 

Estava todas as quintas ali. No início, sem muito envolvimento com os alunos e outros 

funcionários. Aos poucos, fui me aproximando, aprendendo os nomes. Em uma das aulas, 

a professora anunciou a todos que, a partir daquele dia, deixaria de dar aula de teatro na 

ONG. As aulas, naquele dia, seguiram com uma atmosfera de despedida, alguns alunos 

fizeram a aula chorando. No final da aula, agradeci a professora por me receber e me 

deixar participar de suas aulas. Saindo da ONG, encontrei uma das coordenadoras 

pedagógicas e fui conversar com ela sobre a beleza do vínculo entre os alunos e os 

professores. Neste momento, me coloquei à disposição para a vaga recém-aberta, caso 

elas ainda não tivessem nenhuma indicação de professor.  

 

 Na semana seguinte, o departamento de recursos humanos da ONG me enviou 

uma mensagem parabenizando-me pelo início do trabalho e pedindo meus documentos 

para a contratação. Eu, me tornava, assim, além de um pesquisador em busca de campo 

para desenvolver o seu trabalho, também professor da instituição. 

 

 Chegar até aqui, portanto, não é uma condição fixa. Entendo que a virada existente 

entre acompanhar a turma e me tornar professor pode apresentar mudanças na minha 

relação com a instituição, mas não desloca a proposta inicial da minha pesquisa ou da 

minha conduta como professor.  



 44 

 

 Sigo querendo refletir as experimentações e os fazeres artísticos a partir do 

coletivo e da força criadora na experiência do encontro. Ativar pedagogias radicais, mais 

especificamente as práticas em performance. Pedagogias performativas que nos ajudem 

a entender como se move o conhecimento em grupo. A artista-professora Sandra Cunha, 

com base nos conceitos de Henri Giroux, diz, em seu texto Anotações Sobre Pedagogias 

Radicais, que “o que caracteriza uma pedagogia radical é o seu processo educativo 

conduzido para responder às urgências e não as emergências”. E ainda completa, “a 

emergência é colocada como uma junção reativa a uma resposta rápida e adequada a 

problemas imediatos que produzem crises sem-fim” (CUNHA, 2016). Privilegiar as 

urgências, não seria a busca de uma resposta imediata, mas sim o comprometimento com 

o desenvolvimento de outras habilidades que estão dispostas no processo pedagógico, 

como a preservação da curiosidade e da inquietação. 

 

 

Programa Performativo Trajeto Um: 

 

 

- Encontrar buracos e coisas quebradas na cidade. 

 



 45 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ACA – Bernardo, Homem aranha, gosta de futebol. – Tenho a sensação de não conseguir dar aula. 

Talvez seja a falta de intimidade. – Yasmin odeia teatro. Gosta de violino. – Pedir o texto da peça. – 

Cabeça pesada. – Perguntar mais sobre sonhos. – Elisa gosta de teatro e das aulas de dança – 

colocar metade para jogar e fazer uma roda de conversa com a outra metade. Colocar um dos alunos 

para ser o responsável pelo jogo. – Os jovens são chatos, meu deus! – Eu amo! toda quinta quando 

chego, a Luara está com alguma parte do corpo machucada. Essa semana foi o pé. Peço para ela 

cantar uma música, ela sempre se anima. Cantamos e rimos e lancei: Luara você está esquecendo 

de mancar. Eu adoro ouvir ela cantando. 

 



 46 

 

2. Trajeto Dramaturgia do encontro/práticas 

 

2.1. O encontro – AQUI - é uma ferida 

 

 O encontro é uma ferida, dizem João Fiadeiro e Fernanda Eugénio, em uma 

conferência-performance de mesmo nome (FIADEIRO, EUGÉNIO, 2012, p. 01). Se os 

encontros indicam modos de sentir, ver e dizer, dentro desta pesquisa penso os encontros 

como vetores afetivos acionando movimentos e processos de produção. O encontro se 

torna aqui um dos agenciamentos para os passos, tempos de visibilidade e enunciação 

deste trabalho. Então, me interessa saber quais movimentos-funções este agenciamento, 

o encontro, pode realizar.  

 

 Para Deleuze, o agenciamento é um conceito que substitui a ideia de sujeito ou de 

estrutura. Ele não parte de uma representação, significante/significado, mas de conexões 

e implicações entre fluxos de signos, corpos, práticas e desejos. É a articulação entre 

forma de conteúdo, corpos e máquinas, e forma de expressão, signos e enunciações. Todo 

agenciamento é, ao mesmo tempo, maquínico, dos corpos e das máquinas, e coletivo de 

enunciação, da linguagem e das práticas discursivas. A enunciação, então, não depende 

de um sujeito que fala, mas do próprio agenciamento, que a produz como engrenagem. 

Portanto, não há agenciamento maquínico sem agenciamento de desejo, nem 

agenciamento de enunciação sem coletividade. O agenciamento é uma rede dinâmica de 

conexões entre corpos, signos, desejos e práticas, que não depende de sujeitos ou 

estruturas fixas, mas se define pela produção de enunciação e pela tensão entre 

organização, estratificação e abertura às linhas de fuga. O encontro é um agenciamento, 

é uma ferida e é também matéria de vida. Por isso, sangrar entre a carne e a palavra é uma 

tensão entre o tempo e a presença. 

 

 Um encontro só é mesmo um encontro quando é percebido na sua aparição 

acidental, com sua potência que alarga o possível e o pensável, revelando outros mundos 

e outros modos de se viver juntos, a ferida. Um encontro, então, só está aberto a suas 

linhas de força quando está disposto a ofertar, aceitar e retribuir. O tempo é marcado e 

constituído pelas distinções entre semelhança e diferença, que busca isolar o objeto de 

suas articulações históricas. A relação sujeito/objeto cria contornos para as conexões com 



 47 

o mundo e investe sua capacidade de produção de sentido dos encontros apenas para 

legislar diagnósticos de controle e classificação. Supondo que primeiro seja preciso saber 

para depois agir. Segundo João Fiadeiro e Fernanda Eugenio, “raramente paramos para 

reparar no acidente, são inúmeros os acidentes que poderiam ter se tornado encontro” 

(FIADEIRO, EUGÉNIO, 2012, p. 03). Desse modo, os encontros não alcançam seu 

potencial porque são prontamente decifrados e incorporados ao que já sabemos e as 

respostas que já temos. Não nos abalamos a ponto de notarmos o acidente como uma 

inquietação, como uma possibilidade de reformular perguntas, como causa para refundar 

modos de operar. Assim, tornamos o acidente uma manobra calculada da lógica 

dominante, destituindo dele o poder de afetar e ser afetado. Um acidente deve ser 

experimentado na força de uma catástrofe, colocando em jogo o quanto é desproporcional 

na sua diferença, na sua distância em relação as nossas expectativas e dos nossos 

instrumentos de decifração e interpretação. 

 

 Nos colocamos sem a possibilidade de ignorar ou controlar o impacto radical do 

encontro. No entanto, este acidente-catástrofe pode não ser vivido como encontro 

também, já que a cisão entre sujeito e objeto ainda conserva sua capacidade de produção 

de sentido em diagnósticos, apenas inverte a lógica. Pois, sujeito e objeto são 

configurações históricas e não categorias transcendentais. Sem o controle que 

imaginávamos e julgávamos nos pertencer por direito, ficamos estáticos com a força e 

poder do acidente. Se instala então uma crise, e colocamos tudo em dúvida e buscamos 

os responsáveis, já que nem o “saber” pode ser aplicado e nem o que “achamos”. Já que 

o que está em aberto agora é o “tanto faz” ou “tudo pode” do descontrole. 

 

 Por isso, o encontro como agenciamento não depende de um sujeito ou de uma 

consciência que fala, podendo colocar à prova as hipóteses de prática do sujeito e do 

objeto. No contexto da ciência moderna, essa distinção existe para garantir que a produção 

do saber seja validada de maneira coletiva, ou seja, pela comunidade científica. As 

produções de conhecimento colonial-capitalístico são capazes de fazer desaparecer 

produções de conhecimento que partem de um processo inventivo. O caráter inventivo 

nos coloca em movimento de transformação, não apenas para formular enunciados, mas 

para criar novos problemas, demandando práticas originais de indagação para a criação 

de elos: encontro-ferida, acidente-catástrofe, pedagogia-performativa. 

 



 48 

 Insistir nos encontros que têm a pretensão de saber antecipadamente o nome de 

cada coisa, seu enquadramento, a regularidade, nenhuma errância ou susto, sem se 

arriscar ou mediante previsões do que vai ser, nos sujeita a não formar elos. Mais que o 

domínio dessas produções, o que se deve esperar dos encontros é um conhecer do mundo 

através das composições. Então, se já não é possível seguir em uma existência acomodada 

pela hegemonia das elites capitalísticas, como fazer do encontro um acidente-catástrofe, 

que pertença ao conjunto de componentes de conhecer o mundo como uma sensibilidade? 

Como não fazer previsões na prática pedagógica? 

 

 É preciso tomar o mundo como uma invenção, sugiro. Detectar através dos signos 

e forças circulantes do encontro o que se tem, fazendo com o que se tem. Produzir com o 

que surge do encontro como acontecimento. Contudo, para experimentar esses cortes– 

feridas, nas engrenagens fundamentais do poder, é preciso declinar as respostas, declinar 

a insistência em definir o que são as coisas, seus significados, suas representações e o que 

elas querem nos dizer. Isso só acontece quando renunciamos ao que envolve a proteção 

do sujeito e do objeto, quando renunciamos o homem e o outro, o sujeito 

autodeterminante e o outro afetável. Resistir à ferida aberta nos aponta para a beleza que 

um acidente-catástrofe nos traz de um acontecimento que só dura enquanto não é. 

 

 Desenvolver um método cartográfico para pesquisa de campo no estudo da 

subjetividade não tem o objetivo de definir um composto de regras abstratas para ser 

executado. Não tenta dizer um caminho linear para encontrar um fim. À experiência do 

cartógrafo, no entanto, não impede que se estabeleçam algumas pistas para investigação 

de um processo de trabalho. A cartografia é um método elaborado por Gilles Deleuze e 

Felix Guattari (1995) que busca acompanhar processos, e não a representação de um 

objeto. A intervenção é um caminho e exige que o cartógrafo faça uma imersão no plano 

da experiência. Com isso, conhecer e fazer se tornam inseparáveis. Sendo assim, 

acompanhar um processo de constituição de subjetividade é conhecer a realidade. 

 

 Entram na composição de cartografias elementos processuais provenientes da 

atenção do território, ativando assim uma virtualidade para perceber e potencializar algo 

que já estava lá, matérias fluidas, tendências, linhas em movimento. Fazendo do 

conhecimento um trabalho do método cartográfico, escavando espaços e compondo com 

restos arqueológicos. É através do cartógrafo que se dá a invenção; mas não por ele, pois 



 49 

não existe um agente de invenção. O cartógrafo se encontra em uma situação paradoxal 

de começar pelo meio, e isso acontece não porque o momento presente traz uma história 

anterior, mas porque o território também possui uma processualidade. Segundo Suely 

Rolnik, o cartografo é definido por um tipo de sensibilidade: “entender, para o cartógrafo, 

não tem nada a ver com explicar e muito menos com revelar. Segundo a autora, “não há 

nada em cima, céus da transcendência, nem embaixo, brumas da essência. O que há em 

cima, embaixo e por todos os lados são intensidades, buscando expressão” (ROLNIK, 

2006, p. 66). 

 

 Os fenômenos que compõem a produção de subjetividade têm como característica 

o movimento e a processualidade, sendo feito por meio de pistas e procedimentos 

concretos. Deleuze aponta, então, que em cada formação histórica existe uma maneira de 

sentir, perceber e dizer que adequam regiões de visibilidade e campos de dizibilidade, 

linhas de visibilidade e linhas de enunciação. Em razão disso, em cada época, em cada 

estrato histórico, existem condições de coisas e palavras.  

 

 Para isso, centro esta pesquisa nas maneiras de sentir, perceber e dizer como efeito 

de agenciamento, e não de um sujeito. Assim, o caminhar, o relato, o encontro, as táticas 

e o programa performativo buscam produzir conexões e implicações entre corpos, 

práticas e desejos que promovam modos de existência a partir da diferença, alteridade e 

singularidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 50 

2.2. Performance – ou aquilo que ainda não tem lugar nas instituições 

 

 No cotidiano, a performance e a estética mudam conforme o lugar, de comunidade 

para comunidade, correspondendo a um contexto de especificidade cultural e histórica, 

tanto na aparição quanto em sua recepção. Segundo a professora de estudos da 

performance e fundadora do Instituto Hemisférico de performance e Política, Diana 

Taylor, “Dizer que algo é uma performance significa fazer uma afirmação ontológica, 

embora localizada. O que uma sociedade considera uma performance poderia ser 

considerado um não evento em outra.” (TAYLOR, 2013, p.27). A autora sugere também 

que a performance pode ser entendida como “uma lente metodológica” capaz de permitir 

que pesquisadores possam analisar eventos como uma performance. Como, por exemplo, 

gêneros, identidades sexuais, etnicidade, resistências e obediências sociais que são 

desempenhados e performados diariamente no contexto social. Compreender então essas 

ações no cotidiano como performance sugere que a performance em conjunto com outras 

práticas culturais associadas oferta um modo de conhecer. Ela funcionaria então como 

uma epistemologia. 

 

Os variados usos da palavra performance e as discussões de alguns teóricos do campo das 

artes em tentar localizar onde, quando e quais as proximidades ela tem em sua genealogia 

com as artes da cena ou as artes visuais não faz sentido para este trabalho. O que nos 

interessa, aqui, é quando a performance enquanto acontecimento e não pela sua 

historicidade. O investimento que faço nos estudos da performance vem mais daquilo que 

ela nos permite fazer do que daquilo que ela é. Ao pensar a performance enquanto campo 

de conhecimento e produção pedagógica para educação e as artes, busco mais as 

instâncias radicais do performativo do que as discussões da dicotomia 

teatro/performance. Entendo que as discussões que envolvem performances e espetáculo 

vêm de suas características de apresentações e, se ao escolher a palavra performance me 

coloco em disputa, ela é feita em direção à desprogramação e desestabilização do campo 

pedagógico pela prática performativa. Faço uma aposta na performance enquanto tática 

para pensar as práticas pedagógicas, como uma ação que funciona como ato de 

transferência vital, “transmitindo o conhecimento.” (TAYLOR, 2013, p.27). 

 

 E por que a performance? Porque me interessa essa “lente metodológica” para 

“ver” e “construir” o mundo. Isso significa entender os fenômenos enquanto ações 



 51 

intersecionadas: gênero, raça, classe, sexualidade. Ações que, por sua repetição 

performativa, podem vir a formar desvios de existir no mundo. 

 

 O que oferta a performance é uma instância entre arte e vida, ela pode ofertar 

ações de inseparabilidade entre elas, pois o gesto, a narração, o rito e as várias formas de 

utilização desse corpo precede a efetuação histórica e seus agentes de poder. Ao 

performar, tentamos detonar simbolicamente novas alternativas para os panoramas do 

corpo como matéria de vida e significantes. A performance está, então, com a inscrição 

do corpo no texto da ordem como modalidade contestadora para abrir caminhos e agenciar 

corpos e afetos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 52 

2.3. Programas performativos – verbos infinitos 

 

 Apesar do conceito de performatividade estar relacionado ao teatro e à 

performance, ele surge, a partir dos trabalhos de estudos literários, análise do discurso, 

principalmente, filosofia da linguagem e pragmática. Surge da análise e capacidade das 

palavras em fazer coisas, chamando tais atos de linguagem como performativos; atos 

esses em que “os enunciados que têm poder de produzir uma nova situação ou de acionar 

um conjunto de efeitos” (AUSTIN, 1990). John Langshaw Austin compreende que 

existem sentenças “que expressam ordens, desejos ou concessões e que, portanto, não 

apenas descrevem circunstâncias, mas criam condições para ações.” (AUSTIN, 1990). 

Assim, “Batizar um navio é dizer (nas circunstâncias apropriadas) as palavras ‘Batizo, 

etc.’. Quando digo diante do juiz ou no altar, etc. ‘Aceito’, não estou relatando um 

casamento, estou me casando” (AUSTIN, 1990). 

 

 Para Eleonora Fabião (2013), desconstruir a representação é algo importante na 

arte da performance e essa desconstrução é produzida por meio de um procedimento 

composicional específico: o programa performativo. Ela nomeia o procedimento como 

“programa” inspirada pelo texto de Gilles Deleuze e Felix Guattari, 28 de novembro de 

1947 – como criar para si um Corpo sem Órgãos. Afirmam, nesse texto, que o programa 

é o “motor de experimentação”. Programa é motor de experimentação porque, quando 

praticado, gera um corpo e se relaciona entre corpos, desencadeando negociações de 

pertencimento, ativando circulações impensáveis antes da criação e execução do 

programa. É uma experimentação psicofísica e política. O programa é também o 

enunciado da performance que orienta, movimenta e possibilita a experiência. Nesse 

sentido, ações programadas em performance se relacionam com o mundo, encontrando 

caminhos alternativos à oposição arte e vida. O enunciado da performance é o programa 

“um conjunto de ações previamente estipuladas, claramente articuladas e conceitualmente 

polidas a ser realizada pelo artista, pelo público ou por ambos sem ensaio prévio. Ou seja, 

a temporalidade do programa é muito diferente daquela do espetáculo, do ensaio, da 

improvisação, da coreografia” (FABIÃO, 2013, p. 04). Sendo assim, caminhar com os 

pés virados para fora não é apenas mudar a posição física na ação de caminhar. É articular 

o programa/enunciado, criando, assim, dissonância e dissenso no trajeto. 

 



 53 

 Eleonora Fabião (2008) em seu texto Performance e teatro: poéticas e políticas 

da cena contemporânea, começa por contar histórias de programas criados e performados 

por 17 artistas interessados em relacionar corpo, estética e política através de ações. Para 

a artista contar essas histórias significa alargar as maneiras de pensar e agir. Esta seria 

uma forma de potencializar a relação do “cidadão” com a polis, de quem vive com o 

tempo, com o espaço, com seu próprio corpo e com o outro. Para ela, esta é a potência da 

performance, de des-habituar e des-mecanizar, escovar a contra-pêlo, para então buscar 

alternativas para lidar com o que está estabelecido e experimentar alterações de estado 

psicofísico, para criar dissonâncias diversas, econômica, emocional, biológica, 

ideológica, espiritual, identitária, política, sexual, estética, social, racial... 

 

 Segundo Eleonora os performes antes de tudo são complicadores culturais, são 

educadores da percepção pois ativam e tornam evidentes a latência paradoxal do vivo, 

pois criam corpos naqueles que performam e em quem é afetado pela performance.  Para 

Eleonora Fabião as escalas de transformações têm variações e são relativas oscilando 

entre um sopro e um renascimento. Para ela programas anunciam que os corpos são 

sistemas relacionais abertos e que para o performer a potência do corpo está em expandir 

a reflexão e experiencia do que é um corpo no mundo.  

 

 Diante dessas afirmações para Eleonora Fabião (2008), se o corpo é o tema e meio 

é preciso então perguntar o que é corpo? Ela busca a partir de uma leitura de Deleuze 

sobre Espinosa (2002), articular essa questão afirmando que, para Espinosa, o corpo pode 

ser compreendido em duas proposições principais. A primeira afirma que um corpo é 

constituído por um conjunto infinito de partículas em relações de movimento e repouso. 

O que o define não é sua forma ou função orgânica, mas a maneira como essas partículas 

se organizam em diferentes velocidades e ritmos. Desse modo, a identidade de um corpo 

não se fixa na aparência ou no papel que desempenha, mas na complexa rede de interações 

e mobilidades que o atravessam, fazendo dele essencialmente movimento. 

 

 A segunda proposição coloca em evidência a potência do corpo: ele existe na 

medida em que pode afetar e ser afetado. Essa capacidade determina suas 

particularidades, pois cada corpo se define pelo modo como estabelece vínculos, pelas 

influências que exerce e pelas que recebe. Assim, Eleonora afirma que Espinosa não 

define o corpo por sua forma ou função e nem como substância ou sujeito, o corpo é 



 54 

entendido como meio, como via de passagem em que se realizam os afetos e as trocas de 

energia. 

 

 Espinosa propõe que o corpo não é uma entidade isolada ou acabada, mas algo em 

permanente constituição, inseparável das relações que mantém com o mundo. Sua 

condição é provisória e processual, sempre em transformação, porque está continuamente 

sendo informado pelas forças externas que o atravessam. Essa perspectiva abre caminho 

para pensar o corpo como campo de movimento e afeto, deslocando as noções tradicionais 

de forma, função, substância e sujeito. Então segundo Eleonora Fabião: “Cada 

performance é uma resposta momentânea para questões recorrentes: o quê é corpo? 

(pergunta ontológica); o quê move corpo? (pergunta cinética, afetiva e energética); o quê 

o corpo pode mover?  (pergunta performativa); quê corpo pode mover?  (pergunta bio-

poética e, bio-política).” (FABIAO, 2008, p.238) 

 

 Através da realização do programa, o performer suspende o que há de 

automatismo, hábito, mecânica e passividade no ato de “pertencer” – pertencer ao mundo, 

pertencer ao mundo da arte, ao mundo estritamente como “arte”. O performer, ao 

suspender o pertencimento, não pertence a nenhum mundo: nem ao mundo, nem ao 

mundo da arte, nem ao mundo como arte. Não está em nenhum deles. E é exatamente ao 

não pertencer que o performer se autoriza a criação de diferentes tipos de chão, pés, 

trajetos e cidade. Ao articular o programa performativo a uma pedagogia performativa, 

sua tentativa é não pertencer – nem arte, nem a educação e nem ao mundo. Mas é 

embaralhá-los todos. O que é arte? O que é educação? O que é mundo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 55 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ACA – Faltavam dez minutos para começar o espetáculo, o teatro Positivo lotado. Elisa 
caiu no choro, a primeira cena é dela. Só conseguia dizer: meu amor, é horrível, mas 
também é maravilhoso. Essa é a pior parte, depois passa e fica legal. – Nicolas, gosta de 
futebol e violão. – Sobre o jogo: desanimaram. – Bernardo não volta mais às aulas. 
Parece que foi racista pela terceira vez. Queria que a coordenação pudesse ser mais 
sincera com a gente. Afinal todos nós estamos em formação aqui. Acho estranha essa 
falta de conversa. Acho estranha esta afirmação: o Bernardo é. O Bernardo foi, nenhuma 
criança da idade dele em um espaço de formação é. – Enzo gosta de teatro, de futebol e 
capoeira. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56 

 

 

 

 

 

Programa Performativo Trajeto Dois: 

 

 

- Ver o trajeto no mapa; cortar o mapa; remontar o mapa. 

 

 

 

 

 

 

 



 57 

 

3. Trajeto - Dramaturgia de uma despedagogia 

 

 

3.1. fazer com – ou o que interessa é o invisível  

 

 

 Segundo Michel de Certeau (2014), o cotidiano constitui o espaço no qual se 

realizam as práticas do “homem ordinário” que, ao mesmo tempo, é por ele tecido. Para 

o autor, essas práticas não são constantes nem lineares, pois, a partir do momento em que 

são exercidas, ocorre uma reapropriação dos espaços pelos sujeitos e uma reinvenção dos 

mesmos. Isto é, o lugar sem o sujeito é apenas um espaço não praticado; é o ser humano 

que lhe confere valor (CERTEAU, 2014). Segundo o autor, 

 
O cotidiano é aquilo que nos é dado a cada dia (ou que nos cabe compartilhar), 
nos pressiona dia após dia, nos oprime, pois há uma opressão no presente. [...] 
O cotidiano é aquilo que nos prende intimamente, a partir do interior. [...] É 
uma história a caminho de nós mesmos, quase em retirada, às vezes velada. 
[...] O que interessa ao historiador do cotidiano é o invisível. (CERTEAU; 
GIARD; MAYOL, p. 31, 1996). 

 

 Certeau direciona sua análise ao cotidiano, voltando-se para o homem ordinário, 

que denomina de “herói anônimo” e “caminhante inumerável”, destacando tanto suas 

operações nos lugares praticados quanto questões sobre sua condição de sujeito 

supostamente entregue à passividade e à disciplina. Segundo o autor, o cotidiano se 

constrói de forma quase imperceptível e lenta, o que dificulta sua análise. Ainda assim, é 

dinâmico e está em constante mudança. Os sujeitos, portanto, não apenas reproduzem 

práticas, mas também se colocam como autores de sua própria história, reinventando 

continuamente o cotidiano. Nesse contexto, Certeau distingue as práticas cotidianas em 

operações de estratégia e tática. 

 

 A compreensão dessas estruturas se dá a partir de três aspectos: a maneira como 

acontecem, quem as práticas e onde ocorrem. Apesar de distintas, essas estruturas 

coexistem e são dependentes entre si e só tem sentido em sua relação recíproca. De acordo 

com Certeau, os sujeitos atuam como consumidores, mobilizando estratégias e táticas na 

tentativa de delimitar um espaço próprio. 



 58 

 

 Enquanto pesquisadores como Henri Lefebvre que estudam o cotidiano fazem 

uma crítica ao consumo capitalista na sociedade, Michel de Certeau desloca o foco para 

os termos uso e o consumo nas práticas cotidianas, e entendem os termos como o consumo 

das regras, disciplinas e ordens impostas. Nesse sentido, o homem ordinário encontra-se 

continuamente sujeito a essas estruturas. Certeau, contudo, ao invés de apenas descrevê-

las, analisa como os sujeitos, ao consumi-las, mobilizam um conjunto de forças para 

escapar as imposições do cotidiano. 

 

 Certeau define a estratégia como um cálculo e manipulação das relações de forças, 

que se torna possível quando um sujeito de querer e poder, como um exército, uma 

empresa, uma cidade ou uma instituição científica, pode ser isolado, gerindo relações com 

alvos, ameaças, inimigos, concorrentes, objetivos e objetos de pesquisa. A tática, por sua 

vez, é a ação calculada que é determinada pela ausência do poder. “A tática não tem por 

lugar senão o do outro” (CERTEAU, 2014, p. 94-95). O autor continua: “ela opera 

aproveitando a ausência do outro, golpe por golpe, lance por lance, aproveitando as 

ocasiões, sem base para estocar benefícios, aumentar a propriedade ou prever saídas.” 

(CERTEAU, 2014, p. 94-95). 

 

 O autor ainda destaca que “[...] a tática é determinada pela ausência de poder, 

assim como a estratégia é organizada pelo postulado de um poder” (CERTEAU, 2014, p. 

95). Segue dizendo que “as estratégias apontam para a resistência que o estabelecimento 

de um lugar oferece ao gasto do tempo; as táticas apontam para uma hábil utilização do 

tempo, das ocasiões que apresenta e também dos jogos que introduz nas fundações de um 

poder” (CERTEAU, 2014, p. 96). 

 

 Um exemplo que o autor elucida dessas estruturas na prática cotidiana é o uso da 

linguagem. A linguagem escrita segue normas e regras estabelecidas, configurando-se 

como estratégia. No entanto, a linguagem falada permite contornar essas regras, 

revelando nelas possíveis táticas. Para além dos exemplos em que se pode rastrear as 

práticas “enunciativas”, o autor também analisa o imenso campo do que denomina de 

“artes do fazer”, compreendidas como táticas, a exemplo o uso da sucata. 

 



 59 

Este fenômeno se vai generalizando por toda a parte, mesmo que os quadros o 
penalizem ou "fechem os olhos" para não vê-lo. Acusado de roubar, de 
recuperar material para seu proveito próprio e utilizar as máquinas por conta 
própria, o trabalhador que "trabalha com sucata" subtrai à fábrica tempo (e não 
tanto bens, porque só se serve de restos) em vista de um trabalho livre, criativo 
e precisamente não lucrativo. (CERTEAU, 2014, p. 87). 

 

 A partir dessa compreensão sobre os sujeitos praticantes do cotidiano, Certeau 

distingue os conceitos de lugar e espaço, relacionando-os as práticas. O lugar é definido 

como “a ordem (seja qual for) segundo a qual se distribuem elementos nas relações de 

coexistência” (CERTEAU, 2014, p. 184), enquanto o espaço corresponde a “um lugar 

praticado” (CERTEAU, 2014, p. 184). Assim, as práticas cotidianas acontecem em um 

lugar, e, ao serem praticadas, transformam-no em espaço. 

 

 Estratégias e táticas se diferenciam também em relação à posição de poder do 

sujeito. As estratégias ocorrem quando o sujeito dispõe de tempo e conhece o espaço, e 

age a partir de um lugar próprio, o que lhe confere poder e permite ações calculadas. Já 

táticas ocorrem quando o lugar não é próprio do sujeito, surgindo de maneira 

circunstancial e quando ele se encontra em posição de não-poder. Nesse caso, na ação 

tática, o homem ordinário faz do tempo um recurso, para aproveitar o improviso como 

uma astúcia. 

 

 Assim, as práticas cotidianas ocorrem de maneira conveniente ao sujeito. Certeau 

analisa essa noção de conveniência como uma norma implícita que sustenta a ordem e 

regula o comportamento social. Tal conveniência está ligada aos valores educacionais 

transmitidos em um determinado grupo social: “[...] ela se encarrega de promulgar as 

‘regras’ do uso social, enquanto o social é o espaço do outro, e o ponto médio da posição 

da pessoa enquanto ser público” (CERTEAU, 1996, p. 49). 

 

 Ainda de acordo com os autores Michel de Certeau, Luce Giard e Pierre Mayol, a 

conveniência “[...] impõe uma justificativa ética dos comportamentos, que se poderia 

medir intuitivamente [...]” (CERTEAU, 1996, p. 49), ou seja, refere-se à forma de agir 

que o sujeito considera mais adequada em uma situação específica. 

 

 Ao retomarmos a ideia de Certeau sobre o uso dos espaços e o consumo de regras 

e normas, percebemos sua relação com o conceito de conveniência. Para o autor, o 



 60 

consumo não é passivo, pois envolve elaboração a partir das maneiras de agir. Nesse 

sentido, o sujeito interpreta e adapta os acordos impostos conforme suas próprias 

necessidades e interesses, revelando a conveniência em suas práticas. Certeau, assim, 

desconstrói a imagem do homem comum como mero consumidor das práticas 

organizacionais e o apresenta como criador, capaz de transformar aquilo que lhe é imposto 

da forma que considerar mais conveniente. 

 

 Portanto, a conveniência pode ser entendida como a norma que orienta e organiza 

as práticas diárias. A cada dia, ao reinventar sua própria rotina, o sujeito demonstra que o 

cotidiano não se resume a um mecanismo de opressão, mas também constitui um espaço 

de criatividade e invenção, de fazer com o invisível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 61 

 

 

 

 



 62 

3.2. Se opor – ou o que interessa é o vazio 

 

 

 O antropólogo franco-centro-africano Dénètem Touam Bona dedica sua pesquisa 

às resistências de populações subalternizadas historicamente, refletindo as questões sobre 

o mundo contemporâneo a partir de uma perspectiva decolonial e transdisciplinar. 

Segundo o autor, ao clamar por uma cosmopoética do refúgio, não busca inventar nada, 

mas só faz retomar, ao seu modo, “o apelo de Sony Labou Tansi (e de muitos outros, em 

especial dos movimentos decoloniais e ecofeministas) a reinventar tudo: os conceitos, as 

abordagens, os métodos, as ferramentas, as noções, os espaços... a fim de conjurar o 

cosmocídio” (BONA, 2016, p. 13). 

 

 É na potência da marronagem que o autor encontra uma possibilidade de retomar 

e reinventar, na atualidade, formas de resistência a qualquer tentativa de captura pelos 

dispositivos de controle. A marronagem é o fenômeno geral da fuga de pessoas 

escravizadas, que podia ocorrer de forma eventual ou definitiva, de maneira individual ou 

coletiva, de forma discreta ou mobilizada por violência. Essa prática assumiu múltiplas 

expressões históricas, influenciando experiências como os caubóis negros do faroeste, os 

cangaceiros no Brasil, os piratas negros no Caribe, ou ainda acelerando processos 

revolucionários, como no Haiti e em Cuba. Podendo se aproveitar tanto do anonimato das 

cidades quanto das sombras das florestas. 

 

 Para Bona, no entanto, é inútil buscar uma definição precisa, pois a noção de 

marronagem é profundamente polifônica, que remete a uma multiplicidade de 

experiências sociais e políticas que acontecem no decorrer de quatro séculos, em 

territórios tão vastos como os arquipélagos do oceano Índico e as Américas. 

 
A marronagem é, antes de tudo, uma resposta inventiva que envolve posturas, 

técnicas corporais, todo um saber incorporado. O corpo é o primeiro teatro de 

operações, a primeira posição a ser liberada e frequentemente permanece 

imperceptível, desenvolvendo táticas, truques, estratagemas que compõem 

uma arte da esquiva e da camuflagem (BONA, 2020, p. 32). 

 
 



 63 

 Para o autor, o essencial é compreender que, na memória do conjunto desses 

territórios – exemplo dos quilombolas, no caso do Brasil -, continua a resistir se articular 

nas lutas contemporâneas por meio de práticas culturais, como a capoeira e os cultos 

afros-diaspóricos, que, ao reinventarem a visão das vencidas e dos vencidos, e sua própria 

versão da história, a “realidade”, subvertem a ordem dominante. Bona privilegia, então, 

a “secessão marrom” e, por secessão marrom, entende o entrincheiramento silvestre das 

vidas de subalternas e subalternos sob a forma de comunidades furtivas. “O marrom não 

foge, ele se esquiva, escapa, desaparece; e, pela sua retirada, se metamorfoseia e cria um 

fora: o quilombo, o palanque, o mocambo, o péyi an déyo...” (BONA, 2020, p. 40). 

 

 Segundo o autor, a fuga dos escravizados não surge como uma covardia, como um 

fenômeno passivo, ele complementa: 

 
A menos que se adote uma concepção redutora da resistência, que confunda 
resistência e enfrentamento, e esteja restrita a uma visão viril e heroica do 
combate. Do mesmo modo que a batalha não passa de uma das modalidades 
particulares da guerra, o frente a frente constitui apenas uma das modalidades 
específicas da resistência. A guerrilha – a tática privilegiada dos nômades, dos 
marrons, de todos os grupos e minorias banidos – apresenta-se, então, como 
uma não-batalha, em que a astúcia, as artimanhas enganosas, os disfarces, a 
camuflagem, as fugas e os ataques surpresa zombam da moral dos poderosos. 
(BONA, 2020, p. 41). 

 
 

 Bona entende que a noção de fuga não é se colocar para correr, mas sim fazer 

vazar o real e operar variações que contornem qualquer tentativa de captura. É buscar um 

refúgio, que diferentemente, não preexiste à fuga: é ela que o produz, o secreta e o 

codifica. Ele escreve: “O refúgio não está nem fora nem dentro de nós, está na dobradura 

do mundo e de si, de si e do outro, numa relação suspensa que só se atualiza no próprio 

movimento de fuga, essa força de fugir que faz de nossos corpos ondas gráficas e 

utópicas” (BONA, 2020, p. 69). 

 

 Nesse mesmo sentido, Bona aponta que, em tempos sombrios, se reproduzem os 

dispositivos de controle e diz: 

 
As resistências devem ser furtivas, mais do que frontais. Atacar em terreno 
aberto é se oferecer como carne de canhão aos múltiplos poderes que tendem 
a nos sujeitar, expor-se a ser capturado, desacreditado, criminalizado. Trata-se, 
então, de resistir de modo menor, pois colocar-se como maior, maduro, 



 64 

responsável significa obrigatoriamente ter de se render quando a polícia, os 
serviços secretos, as agências de segurança nos convocam para prestar contas 
de nossas vidas furtivas. (BONA, 2020, p. 48). 

 
 

 Diante desse contexto, Bona afirma que a marronagem é “menos uma forma de 

conquista do que de subtração ao poder. As táticas furtivas são táticas de des-captura: a 

qualquer tentativa de captura, opõem o vazio” (BONA, 2020, p. 48). Para ele, a potência 

da marronagem diante dos aparelhos de captura e dos simulacros produzidos é o que ele 

chama de fuga. 

 

 

3.3. Escapar – ou o que interessa é o que vaza  

 

 

 O papel de um educador é mobilizar um conjunto de saberes que, de maneira 

transversal, transformam nossas vidas. Contudo, ser educador nos apresenta hoje 

inúmeros desafios nos espaços de formação. Entre eles, a necessidade de produzir, 

radicalmente, um presente para expandir o conceito de educação a partir da alteridade e 

das singularidades. 

 

 Em oposição à tradição da filosofia ocidental, a filosofia da diferença busca não 

representar o mundo por meio das identidades e semelhanças. Nessa perspectiva, a 

identidade não é entendida como algo necessário ou fundamental, mas um produto dos 

processos de diferenciação. A filosofia da diferença valoriza o fluxo, a multiplicidade e o 

devir, contestando a identidade, a essência e as representações. Nada é fixo; todos estão 

em constante movimento, percorrendo um processo contínuo de transformação e criação. 

O que significa, então, pensar uma educação sem algo estar fixado? 

 

 A professora Marlucy Alves Paraíso (2010) propõe pensar um currículo com a 

diferença, utilizando conceitos do pensamento da diferença deleuziano para refletir sobre 

linhas virtuais no território do currículo. Seu objetivo é experimentar formas capaz de 

abalar os extratos dos currículos já estabelecidos e fazer o currículo se movimentar. 

Marlucy (2010) defende a necessidade de pensar o currículo em suas bifurcações, em seus 

escapes, variações e linhas de fuga, uma experiência para fazer a diferença operando um 



 65 

pensamento curricular como território de multiplicidades, somas, desejos, 

desterritorializações, cultivo de alegrias e afetos. 

 

 Segundo ela, o currículo é diferença por natureza, pois constitui um território de 

multiplicidades de todos os tipos, disseminação de saberes e encontros variados: 

 
Um currículo é, por natureza, rizomático, porque é território de proliferação de 
sentidos e multiplicação de significados. Apesar de todos os poderes que fazem 
o controle, demarcam as áreas e opinam sobre como evitar a desorganização 
em um currículo e que demandam sua formatação, tudo vaza e escapa. 
(PARAÍSO, 2020, p. 588) 

 
 

 Assim como aponta sua natureza rizomática, um currículo também se configura 

como um território habitado pela busca de ordenamento dos sujeitos, dos arranjos entre 

as áreas e saberes, dos conteúdos e etapas de aprendizagem, das composições do tempo e 

requisitos prévios, bem como das delimitações de horários e pessoas e repartições. 

Segundo Marlucy, o que está em jogo em um currículo é a constituição de modos de vida, 

a ponto que a vida de inúmeros sujeitos se encontra condicionada e dependente dele. 

 

 Entretanto, mesmo diante dos investimentos destinados para conter as diferenças 

no currículo, tudo ali ainda vaza. Nesse sentido, Marlucy (2010) questiona: “Por que não 

pensar o currículo através de suas bifurcações?” E prossegue: “Por que não experimentar 

no currículo o jogo da diferença? Por que não pensar o currículo por meio de seus 

vazamentos, escapes, linhas de fuga, distorções e variações? Por que não priorizar a 

diferença em vez da identidade e seguir as ramificações que surgirem desse pensamento?” 

(PARAÍSO, 2010, p. 588) 

 

 A reflexão deleuziana para Marlucy sobre a diferença desloca os sentidos 

comumente atribuídos a ela, uma vez que, em vez de procurar o comum sob a diversidade, 

propõe pensar “diferencialmente a diferença”. Em contraposição à identidade, que busca 

reduzir a pluralidade a um elemento comum, Deleuze prefere a diferença em si mesma, 

como variação, multiplicidade, disseminação e proliferação. Nesse sentido, a diferença é 

entendida como puro acontecimento. Em lugar do uno, do todo ou da origem, o filósofo 

valoriza a multiplicidade, a diferenciação, a repetição e a improvisação, entendendo que 

a diferença não pertence à ordem da representação, tampouco é produto ou resultado. 



 66 

 

 A diferença não diz respeito ao diferente, não é relação, não é um estado, nem uma 

característica, e tampouco é propositiva. Ela não é a diferença entre dois indivíduos. 

Deleuze afirma a diferença em si, a diferença interna à própria coisa, o “diferenciar-se em 

si da coisa”. 

 

 Segundo Marlucy, esse pensamento pode causar perplexidade, pois a tendencia 

em conceber a diferença no currículo está em sua relação com a identidade. Estamos 

acostumados a pensar a diferença como aquilo que se distingue de outra coisa, focando 

no diferente. No entanto, para o pensamento deleuziano, o diferente é irrelevante. O que 

importa para a diferença é a singularidade, o fluir de forças e a transgressão. 

 

 Para Deleuze, a diferença é interior à Ideia. Uma Ideia não é uma representação 

ou conceito abstrato; ela é um campo de possibilidades, entendida como “multiplicidade 

substantiva” ou como “sistema de diferenças”. Esse sistema é definido por uma 

articulação complexa de diferençações e diferenciações. As diferençações ocorrem em 

uma das partes da Ideia, em seu lado “distindo-obscuro”: são distintos devido às suas 

relações diferenciais e singularidades, e obscuro porque seus elementos ainda não estão 

atualizados. 

 

 Essa outra parte, onde ocorrem as diferençações, é também chamada de virtual. 

Para Deleuze, o virtual possui plena realidade, sendo considerado como uma “tarefa a ser 

cumprida” ou “um problema a ser resolvido”, enquanto as diferenciações acontecem 

como linhas de um processo de atualização. Essas atualizações se realizam por meio de 

processos de “diferença, divergência ou diferenciação”, desvinculando a semelhança 

como processo e a identidade como princípio. 

 

 Compreendendo o virtual, portanto, como real “potencial”, e não apenas como um 

“conjunto de possibilidades”, percebe-se que as linhas de diferenciação não são linhas de 

realização de certas possibilidades, mas sim “movimentos de criação”, fundamentados na 

diferença e na repetição. Para Deleuze, o virtual não é algo desprovido de realidade: a 

vida não contém nada além de virtuais e é composta por virtualidades, acontecimentos e 

singularidades, que se desenvolvem em um processo de atualização conferindo-lhe sua 

própria realidade. Nesse sentido, nada está definitivamente formado. 



 67 

 

 A partir do pensamento da diferença em Deleuze, Marlucy expande as linhas 

virtuais do currículo, argumentando que este nunca está definitivamente formado. Ela 

propõe rachar os extratos, fragmentar os currículos em seu meio, permitindo que a 

diferença cumpra seu papel. Para movimentar um currículo em uma investigação 

cartográfica, utiliza experimentações e práticas curriculares que constroem um mapa 

aberto de seus segmentos, poderes e territórios, assim como das possibilidades de 

desterritorialização, caminhos pelos quais o currículo foge e pode continuar fugindo. 

 

 Dessa forma, torna-se fundamental agir não só na esfera macropolítica, que trata 

de aspectos e modos de vida em sua exterioridade formal, sociológica, mas também na 

sua esfera micropolítica, onde atuam as forças que agitam a realidade, dissolvendo suas 

formas e criando outras, em um processo que envolve o desejo e a subjetividade. 

 

 

 

 

 

 



 68 

 

 

 

 



 69 

3.4. Resistir – ou o que interessa é o modo menor 

 

 

 Em seu texto Em torno de uma educação menor, o professor Silvio Gallo (2002) 

busca desalojar falsas certezas para repensar a educação. Ao estabelecer uma relação com 

o pensamento dos filósofos Deleuze e Guattari que, ao se referirem à obra de Kafka, 

observam que O Castelo apresenta múltiplas entradas, de modo semelhante, Gallo 

considera que a análise das relações entre a obra desses autores e a problemática da 

educação é também um empreendimento de múltiplas entradas. Escolhendo, então, uma 

entrada kafkiana, o autor lança a seguinte questão: “se existe uma literatura menor, por 

que não pensarmos em uma educação menor?” A partir dessa provocação, Gallo articula 

também com as reflexões de Antônio Negri (2001), buscando expandir a ideia de 

educação menor com ações que nos permita ser revolucionários, na medida em que ainda 

faça sentido falar em revolução na educação em nossos dias. Uma educação menor revela-

se assim um empreendimento de militância.   

 

 O filósofo italiano Toni Negri (2001) afirma, a partir do contexto dos movimentos 

sociais e políticos, que atualmente não vivemos mais em um tempo de profetas, mas sim 

em um tempo de militantes, no qual, mais importante do que anunciar um futuro, é 

necessário produzir, no cotidiano, um presente capaz de possibilitar um futuro. Segundo 

ele: 

 
Hoje não há mais profeta capaz de falar do deserto e de contar o que sabe de 
um povo porvir, por construir. Só há militantes, ou seja, pessoas capazes de 
viver até o limite a miséria do mundo, de identificar as novas formas de 
exploração e sofrimento, e de organizar, a partir dessas formas, processos de 
libertação, precisamente porque têm participação ativa em tudo isso. (NEGRI, 
2002, p. 23-24) 

 

 Diante dessa afirmação, o professor Silvio Gallo (2002) desloca a ideia do filósofo 

para o campo da educação, para pensar o que seria a existência do professor-profeta e do 

professor-militante. Para ele: 

 
Não fica difícil falarmos num professor-profeta, que do alto de sua sabedoria 
diz aos outros o que deve ser feito. Mas, para além do professor-profeta, hoje 
deveríamos estar nos movendo como uma espécie de professor-militante, que, 
de seu próprio deserto, de seu próprio terceiro mundo, opera ações de 
transformação, por mínimas que sejam. (GALLO, 2002, p. 170) 

 



 70 

 

 Gallo, então, questiona qual o sentido e o que seria um professor-militante.  Para 

ele, esse professor não é necessariamente aquele que anuncia a possibilidade do novo, 

“mas sim aquele que procura viver as situações e dentro dessas situações vividas produzir 

a possibilidade do novo.”  (GALLO, 2002, p. 171). O professor-militante é, portanto, 

aquele que compartilha com seus alunos as mesmas condições de miséria em que eles se 

encontram e de dentro desse nível de miséria, busca construir coletivamente novas 

possibilidades. Essa seria a chave de sua ação: uma construção coletiva. 

 

 Seguindo ainda um exercício de deslocamento conceitual, mas agora a partir do 

conceito de literatura menor de Gilles Deleuze e Félix Guattari, Silvio Gallo busca um 

devir-Deleuze na educação para desterritorializar os fundamentos, as normas da educação 

maior. 

 

 “Uma literatura menor não é a de uma língua menor, mas antes a que uma minoria 

faz em uma língua maior” (Deleuze e Guattari, 1977, p. 25). Gilles Deleuze e Félix 

Guattari definiram o que chamam de literatura menor a partir dos estudos sobre a obra de 

Kafka, escritor judeu-tcheco que escrevia em alemão devido à ocupação alemã na região. 

A literatura menor é a subversão de uma língua, fazendo com que ela seja o veículo de 

desagregação de si mesma. Para os filósofos, ocorrem três características principais a 

serem observadas para que se possa identificar uma obra como literatura menor. 

 

 A primeira característica é a desterritorialização da língua, pois toda língua possui 

sua territorialidade, e está vinculada a um território físico, a uma tradição e a uma cultura. 

Toda língua se produz dentro da própria realidade. A literatura menor subverte essa 

realidade, desintegrando esse real e arrancando do território, da tradição e da cultura. Ela 

nos direciona a novas buscas, encontros e fugas, nos conduzindo a novos agenciamentos. 

  

 A segunda característica é a ramificação política. A literatura menor não traz um 

conteúdo político expresso de maneira direta, mas, pelo seu próprio agenciamento, só 

pode ser política. Sua existência e seu ato de ser são, antes de tudo, atos políticos por 

essência. Trata-se de um ato revolucionário, um desafio ao sistema, pois a literatura maior 

não se esforça para estabelecer elos, cadeias e agenciamentos, mas sim para desconectar 

os elos e territorializar no sistema das tradições. 



 71 

 

 A terceira característica é que tudo na literatura menor adquire um valor coletivo. 

Os valores não pertencem nem influenciam única e exclusivamente o artista, mas tomam 

conta de toda uma comunidade. Ela não fala por si só, mas sim por milhares, por uma 

comunidade. Mesmo um agenciamento singular, como o do escritor, não é visto de 

maneira individual, são agenciamentos coletivos e só podem ser compreendidos como tal 

se houver identificação também como parte do todo coletivo. Esse aspecto pode ser 

identificado de maneira literal e formal em determinadas obras, mas se torna mais difícil 

em algumas de caráter bastante introspectivo e autobiográfico, sua percepção se torna 

menos evidente. Ainda assim, uma leitura atenta revela que a paixão da personagem, ou 

do narrador, por uma determinada questão ou pessoa ultrapassa a singularidade aparente 

à primeira vista, colocando um conjunto de questões e inquietações próprias da 

comunidade minoritária da qual o singular do artista faz parte. 

 

 Gallo, então, traz, a título de exemplo, que as primeiras obras literárias escritas no 

Brasil após a colonização, por brasileiros, eram literatura menor, porque faziam da língua 

portuguesa, que já era estabelecida e tradicional, um novo uso, com os parâmetros de uma 

nova literatura, com jeito e cheiro de nossa terra. Segundo ele: “À medida que o país se 

torna "independente", nossa literatura vai se desenvolvendo e acaba por se tornar, ela 

também, uma literatura maior, pois aquele uso novo que fazia do português deixa de ser 

inovador e vira tradição.” (GALLO, 2002, p. 173) 

 

 A partir disso, Gallo passa refletir com a literatura menor modos para se contrapor 

a uma educação maior, aquela dos planejamentos educacionais e das políticas públicas de 

educação, com seus parâmetros e diretrizes pensados e produzidos a serviço do poder. 

Uma educação como ato de revolta e de resistência: 

 
Uma educação menor é um ato de revolta e de resistência. Revolta contra os 
fluxos instituídos, resistência às políticas impostas; sala de aula como 
trincheiras, como a toca do rato, o buraco do cão. Sala de aula como espaço a 
partir do qual traçamos nossas estratégias, estabelecemos nossa militância, 
produzindo um presente e um futuro aquém ou para além de qualquer política 
educacional. Uma educação menor é um ato de singularização e de militância. 
(...) Se a educação maior é produzida na macropolítica, nos gabinetes, expressa 
nos documentos, a educação menor está no âmbito da micropolítica, na sala de 
aula... (GALLO, 2002, p. 173) 

 
 



 72 

 Gallo, então, desloca as três características da literatura menor para uma educação 

menor afirmando que: 

 
A primeira característica é a da desterritorialização; se na literatura é a língua 
que se desterritorializa, na educação a desterritorialização é dos processos 
educativos. As políticas, os parâmetros, as diretrizes da educação maior estão 
sempre a nos dizer o que ensinar, como ensinar, para quem ensinar, porque 
ensinar. A educação maior procura construir-se como uma imensa máquina de 
controle, uma máquina de subjetivação, de produção de indivíduos em série. 
(GALLO, 2002, p. 174) 

 

 Para o autor, o princípio da educação maior como máquina de controle pressupõe 

que o ensino corresponda a uma aprendizagem, e que essa certeza, tão evidente, pode não 

ser tão certa assim, afirmando que a tentativa de controle pode fugir a qualquer controle 

e que, se a aprendizagem é algo que escapa, que foge ao controle, a resistência é sempre 

uma possibilidade. Desterritorializar os princípios da educação e suas normas “gerando 

possibilidades de aprendizado insuspeitadas naquele contexto. Ou, de dentro da máquina 

opor resistência, quebrar os mecanismos, como ludistas pós modernos, botando fogo na 

máquina de controle, criando novas possibilidades.”  (GALLO, 2002, p. 175). 

 

 Afirmando, assim, que a educação menor age nas brechas para, a partir do deserto 

e das misérias de dentro da sala de aula, fazer surgir possibilidades de escapar a qualquer 

controle. Para o autor, as táticas de uma educação menor em relação à educação maior 

são muito próximas às táticas de grevistas em uma fábrica, trata-se também de impedir a 

produção, de impedir que a educação maior, pensada e planejada, se estabeleça e se torne 

concreta. Consiste, então, em opor resistências e refere-se a produzir diferenças. 

 

 A segunda característica é a ramificação política. Gallo, então, afirma: 

 
Se toda educação é um ato político, no caso de uma educação menor isso é 
ainda mais evidente, por tratar-se de um empreendimento de revolta e de 
resistência. Uma educação menor evidencia a dupla face do agenciamento: 
agenciamento maquínico de desejo do educador militante e agenciamento 
coletivo de enunciação, na relação com os estudantes e com o contexto social. 
Esse duplo agenciamento produz possibilidades, potencializa os efeitos da 
militância. (GALLO, 2002, p. 175) 

 
 



 73 

 Ao agir na desterritorialização das diretrizes da política da educação maior, a 

ramificação política da educação menor encontra e abre espaço para que um educador-

militante possa produzir suas ações, que acontecem em um nível micropolítico. A 

educação menor cria, então, suas trincheiras, promovendo uma política do cotidiano, das 

relações diretas entre os indivíduos, exercendo assim efeitos sobre as macro-relações 

sociais. Para o autor, não se trata de buscar as grandes políticas que norteiam os atos 

cotidianos, mas sim de se empenhar nos atos cotidianos. No lugar das estratégias, é 

preciso para o autor, cavar buracos e minar os espaços, oferecendo resistências. 

 

 Sendo assim, não interessa à educação menor, que é rizomática, a preocupação 

com a instauração de nenhuma falsa totalidade. Não lhe interessa criar modelos, propor 

caminhos ou impor soluções. Também não se trata de buscar a integração dos saberes, 

importa fazer novas conexões, viabilizar conexões, criar conexões novas e fazer rizomas, 

fazer rizoma com os alunos, viabilizar rizomas entre eles, rizoma com os projetos e ideias 

de outros professores, mantendo a abertura dos projetos. 

 

 A terceira característica é o valor coletivo. Segundo o autor: 

 
Na educação menor todo ato adquire um valor coletivo. O educador-militante, 
ao escolher sua atuação na escola, estará́ escolhendo para si e para todos 
aqueles com os quais irá trabalhar. Na educação menor, não há a possibilidade 
de atos solitários, isolados; toda ação implicará em muitos indivíduos. Toda 
singularização será́, ao mesmo tempo, singularização coletiva. (GALLO, 2002, 
p. 176) 

 

 

 A educação menor é um investimento na multiplicidade, que, através dos rizomas, 

se conecta e se interconecta, produzindo novas multiplicidades. Fazendo, assim, todo ato 

singular se coletivizar e todo ato coletivo se singularizar. No rizoma, todas as 

singularidades produzem devires e não dependem dos sujeitos, mas sim das relações, 

intensidades e acontecimentos dos encontros, por isso, não há sujeitos, nem objetos, nem 

ações centradas em um e outro. O que existe são acontecimentos, individuações sem 

sujeitos. Os projetos são coletivos, assim como o valor e até o fracasso. 

 

 Gallo, então, finaliza nos alertando para os riscos que os atos militantes na 

educação menor correm de se reterritorializar e da possibilidade de uma reconstrução da 



 74 

educação maior. Lembrando que os atos militantes podem ser cooptados, reinseridos nas 

máquinas de controle, ou se fazerem máquinas, a educação menor pode, assim, perder 

seu potencial libertário. Por isso, o autor nos lembra de resistir à cooptação, de não sermos 

incorporados, enfatiza que é preciso manter a chama da revolta, manter-se na miséria e 

no deserto como uma máquina de resistência. E finaliza: “Educar com a fúria e a alegria 

de um cão que cava seu buraco. Educar escavando o presente, militando na miséria do 

mundo, de dentro de nosso próprio deserto” (GALLO, 2002, p. 177). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 75 

3.5 Fazeção – ou o que interessa é o chão  

 

 

 Essa pesquisa busca deslocar a primazia da identidade para a diferença; busca 

deslocar os modos tradicionais de criação; e busca, a partir do rizoma, que é uma 

multiplicidade aberta, permitir pensar a educação como um campo de conexões, para se 

abrir onde as diferenças apareçam de modo imprevisível e não linear, para “fazer irromper 

aí a força de criação de outros mundos” (ROLNIK, 2006, p. 11). 

 

 Nesse sentido, entende-se a importância de criar com modos e práticas para que a 

presença do outro não represente uma ameaça, nem que a vida se reduza a categorias de 

identidades fixas, fazendo da criação um dispositivo de representação da realidade. 

 

 Percebe-se, assim, a necessidade de inventar outros modos de viver e conviver, 

para construir subjetividades fora das amarras das regulações, e para alcançar não só as 

relações de forças visíveis, mas também os domínios moleculares de sensibilidade, 

inteligência e desejo. Para isso, acredita-se na importância fundamental da educação. 

 

 Enfrentar esse desafio requer uma ação que opere uma autêntica revolução 

política, social e cultural. Pensar a educação a partir de ativações poéticas é propor outras 

imaginações políticas, instituir no pedagógico outro projeto de articulação social e lutar 

por outras formas de vida. 

 

 O objetivo dessas ações não é realizar uma análise diagnóstica sobre práticas de 

aprendizagem, mas sim encontrar uma ação que permita pensar e atuar de maneira radical 

na realidade. Foram propostas ações de uma mutação existencial para se aproximar de 

um paradigma ético-estético, articulando as oficinas de programas performativos aos 

temas já apresentados neste bloco, em diálogo com os conceitos de táticas de Michel de 

Certeau (1998), táticas furtivas/táticas de des-captura de Dénètem Touam Bona (2020), 

filosofia da diferença de Gilles Deleuze e Félix Guattari (1980), diferença no currículo de 

Marlucy Alves Paraíso (2010) e educação menor de Silvio Gallo (2002). Trata-se, então, 

de um método processual e não de um modelo de investigação. 

 



 76 

 Essas ações aconteceram no primeiro semestre de 2025, no mês de abril, durante 

as aulas de teatro que ministro no Instituto Incanto, ocorrendo também em outros horários, 

como intervalos das aulas e momentos de sociabilidade dos grupos, sem as divisões das 

turmas. Fazer com/desde o chão, com o que se tem. E imaginar-se com/desde o que se 

tem é pensar o coletivo. Aqui, ações previamente estipuladas: programas performativos, 

que aconteceram com alunos do Instituto Incanto de Arte, Cultura e Novas Tecnologias. 

Ações essas que não tiveram ensaio prévio, apenas seus programas realizados pelos 

alunos. Experimentações que suspenderam o estabelecido e se arriscaram nas 

circunstâncias. 

 

 
 
Programas Performativos: fazer com/desde o chão 
 
 

Ação #1: com o chão - com as pedras 

Convidar os alunos a pegar três pedras, deitar-se em qualquer espaço da ONG e posicionar 

as pedras em qualquer parte do corpo. Permanecer deitado por dez minutos. 

 

Ação #2: pintar o chão 

Convidar os alunos a pintar as pedras com giz de cera. 

 

Ação #3: com as pedras - fazer chão 

Convidar os alunos a pegar as pedras e inventar uma rota juntos. Posicionar as pedras no 

chão para formar a rota. 

 

Ação #4: nova rota - novo jeito 

Convidar os alunos a percorrer várias vezes a rota inventada de forma diferente. Pode ser 

andando de maneiras diversas, emitindo sons, sozinhos ou juntos. 

 

Ação #5: de dentro para fora - de fora para dentro 

Desenhar o trajeto de sua casa até o Instituto Incanto. Pode ser representando o mapa do 

trajeto ou desenhando imagens de casas e lugares. 

 

 



 77 

 

Ação #6: andar – voltar – andar – voltar 

Sair para caminhar no entorno. Anotar. Voltar. Sair novamente, andando de costas. Anotar. 

Voltar. 

 

Ação #7: levar embora - trazer de volta - mexer a cidade 

Convidar os alunos a pegar as pedras da rota. Oferecer duas delas para o professor colocar 

em algum lugar da cidade e com a pedra que sobrar levar para casa. Escolher um lugar 

para a pedra ficar por uma semana em casa. Trazer a pedra de volta depois desse período 

e recolocá-la na ONG. 

 

Ação #8: outras formas de fazer 

Com as mãos para trás, pedir para alguém, na hora do intervalo, dar o almoço/lanche para 

você. 

 

Ação #9: deixar e sair 

Deixar o objeto trocado na mesa de alguém do administrativo, sem avisar e sem 

contextualizar. Apenas deixar. 

 

Ação #10: sair e deixar 

Pedir abraços para as pessoas antes de ir embora. 

 



 78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 80 

 

ACA – Fernanda gosta de fotografia. – A apresentação da peça foi linda, mas foi 
desesperador colocar duzentas crianças no palco – Algumas crianças ficam falando que 
gostam da professora antiga. Eu respondo: sim, ela era muito legal. – Eu adoro quando 
eles vêm empolgados me mostrar que aprenderam coisas novas no circo, eu digo: estou 
espantado com as habilidades circenses de vocês. E eu fico mesmo. – Esse barracão com 
telha de zinco. Faz um eco esse barracão. E tem uma pomba que passa a aula inteira 
fazendo barulho. Qual o nome do barulho da pomba? – As meninas adolescentes se dizem 
Bi ou sexualidade fluida. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 81 

 

 

 

 



 82 

 

 

 

 

 

 

Programa Performativo Trajeto Três:  

 

 

 

- Recolher pedras e pintar; deixar as pedras em lugares diferentes da cidade, deslocar a 

cidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 84 

 

4. Considerações  

 

4.1. Começo, meio, começo11 – essas considerações não são finais 

 

 Esta pesquisa se dedicou a investigar de que maneira a performance pode 

contribuir para percursos pedagógicos na cartografia de processos formativos, sendo 

compreendidos como empreendimentos coletivos. Trata-se de uma investigação que 

busca tensionar a ordem hegemônica no campo da arte e da educação, promovendo a 

possibilidade de encontros e a ampliação da potência de pensar e agir a partir da alteridade 

e dos modos de singularidade, para partilhar um mundo comum e aberto às circunstâncias. 

Defende-se, aqui, a possibilidade de não reduzir o outro a uma representação, mas, ao 

contrário, de reconhecer a diferença como fricção necessária para a construção de um 

mundo mais vasto e interessante. Busca-se, assim, favorecer experiências que promovam 

modos de existência a partir da diferença, engendrando outras formas de viver e conviver, 

e atribuindo novos significados não apenas nos espaços de formação, mas também, por 

que não?  na própria cidade, compreendida, aqui, como terreno aberto à criação de 

experiências de ensinar e aprender. “Para compreender o que eles gostariam de ser, todos 

os recursos de uma cidade e de suas quermesses compõem um precioso material de 

laboratório.” (DELIGNY, 2018, p. 85). 

 

 Tratamos, ao longo desta dissertação, de um cenário de múltiplas disputas, no qual 

a dinâmica do espaço urbano no modelo colonial-capitalístico atua sobre nossos corpos e 

sobre o destino da força de criação. O enfrentamento das problemáticas da educação  

relaciona-se diretamente com à produção de subjetividades e, na subjetividade 

capitalística, “a alteridade tende a perder toda aspereza” (GUATTARI, 2011, p. 8). 

Entretanto, os cruzamentos que constroem histórias múltiplas na cidade habitada são 

compostos por trajetórias fragmentadas e pela alteração dos espaços, apresentando uma 

sequência de percursos variáveis. Buscamos, então, encontrar, nesse percurso, maneiras 

 
11 Em referência Antônio Bispo dos Santos (Nêgo Bispo), em A terra dá, a terra quer (2023), compreende 
a vida e a ancestralidade em chave de circularidade, recusando a noção de fim. Nessa perspectiva, propõe 
uma visão de continuidade e renovação, em que as gerações se conectam por um ciclo incessante. 
 



 85 

de inventar outros modos de viver e conviver, a fim de construir trajetos e afirmar, de 

forma radical, as singularidades. 

 

 Para realizar tal ação, convoca-se uma multiplicidade de saberes e conceitos, não 

para oferecer uma história da teoria das práticas nem uma descrição completa e 

sistemática da arte e da educação, mas, sim, para propor uma investigação teórico-prática 

em uma proposta artístico-pedagógica como articulação transdisciplinar do 

conhecimento. Nesse sentido, toma-se a performance, especificamente os programas 

performativos, como forma de trazer o corpo para a discussão sobre desterritorialização. 

 

 Ao aproximar Michel de Certeau de Deleuze e Guattari, Fernand Deligny e Silvio 

Gallo, não se trata, aqui, de construir um modelo único no qual todos os conceitos seriam 

encaixados, mas, sim, de considerar “a natureza dos acontecimentos aos quais seus 

conceitos nos convocam, ou que ela nos toma capazes de depurar em conceitos” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1995 p. 47). Envolve, portanto, em compor com o que os 

autores denominam “teoria das multiplicidades”. As multiplicidades configuram a própria 

realidade, rompendo com as oposições entre consciente e inconsciente, natureza e 

história, corpo e alma. Tal perspectiva se estabelece como fundamento teórico-estrutural 

para o que esta pesquisa busca: a inseparabilidade entre as áreas do conhecimento e da 

vida. 

 

 Trata-se de um trabalho que se realiza na inseparabilidade entre o campo teórico 

e o pratico, para implicar-se com o mundo sem se colocar de maneira hierárquica diante 

do que buscamos articular e, em alguns momentos, desarticular. Ao invés de ser uma 

pesquisa sobre, constitui-se como uma pesquisa com. A partir de relatos bricolados da 

minha atuação como professor-artista-pesquisador em um espaço não formal, me lanço 

em uma dedicação atenta e aberta para encontrar, no trajeto do trabalho, uma quebra na 

cidade, para imaginar, junto aos deslocamentos dos alunos, um ato de lidar com o não 

palpável. Mexer a cidade trocando pedras, desenhar seus trajetos, voltar andando de 

costas, se deitar e permanecer em silêncio no espaço administrativo da instituição, ofertar 

pedras e abraços, construir caminhos com as pedras, fazer novas rotas. Propor uma 

pedagogia em seu caráter performativo é criar desvios do existir no mundo. Ela é, então, 

uma ação criadora e força performativa. 

 



 86 

 Uma força como ponto de partida, do tipo tática. Considerando o caráter 

fragmentado desta pesquisa, me parece adequado apresentar uma visão do conjunto do 

trabalho, ainda que ele revele apenas uma pequena parte das possibilidades do que poderia 

ser uma pedagogia na perspectiva da performance. Dedico-me a refletir sobre como a 

performance possui, então, uma alta potencialidade para fazer tremer as representações e 

reinventar nossa relação com o corpo, como corpo da cidade e com o campo da educação. 

Penso, ainda, em como, de modo performativo, fazer e desfazer o campo interessado na 

diferença. 

 

 Consiste em um convite, o que chamo de despadogogia, um convite próximo ao 

que Donna Haraway (2023) faz em seu livro Ficar com o problema: “A missão é formar 

parentescos em linhas de conexões inventivas como uma prática para aprender a viver e 

morrer bem uns com os outros em um presente espesso. Nossa tarefa é criar problemas.” 

(HARAWAY, 2023, p. 9) 

  

 Aqui, uma enunciação pedestre: para anunciar a alteridade a partir da composição 

das práticas performativas. As “maneiras de fazer” para a reapropriação dos espaços como 

táticas. “O que ela ganha, não o guarda. Tem constantemente que jogar com os 

acontecimentos para os transformar em "ocasiões". Sem cessar, o fraco deve tirar partido 

de forças que lhe são estranhas. Ele o consegue em momentos oportunos onde combina 

elementos heterogêneos.” (CERTEAU, 1996, p. 47). 

 

 Aqui, programas performativos: ações com um procedimento composicional, 

como experimentação psicofísica e política, a fim de permitir que o outro, ao realizar a 

proposta, encontre espaço para se expressar. Pois a educação inevitavelmente lida com o 

outro, o desafio está em saber como construir uma educação baseada na presença, no agir 

e no perceber radicalmente o outro. Enquanto perspectiva metodológica, os programas 

performativos são um modo de gerar e produzir conhecimento com o outro: “porque a 

prática do programa cria corpo e relações entre corpos; deflagra negociações de 

pertencimento; ativa circulações afetivas impensáveis antes da formulação e execução do 

programa.” (FABIAO, 2013, p.4) 

 

 Aqui, outros desejos: refletir que a história e a disputa são violentas, mas que as 

imagens não se encerram, pois têm outras camadas. É preciso então romper com as 



 87 

tradições dos campos das artes e da educação, que historicamente priorizam a identidade 

e a semelhança, e não a diferença em si. Que possamos encontrar contra-dispositivos para 

não nos render e resistir aos mecanismos de controle, agindo com astúcia. Resistir à 

cooptação; construir refúgios. Resistir à representação; o corpo-em-experiência. Resistir 

a ser incorporado; assumir a militância em uma educação menor. Esta pesquisa se faz 

movimento, alargando o possível e o pensável, se faz em ação de deslocamento, revelando 

outros mundos e outros modos de viver juntos; procura ater-se às formas de vida para 

criar composições político-estéticas de todos os devires-menores em uma devir-comum 

na prática artístico-pedagógica, sem nada supor. Um devir-despedagogia. 

 

 Em movimento, em ação de deslocamento, ater-se e nada supor; assim a vida surge 

como uma questão aberta.  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 89 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

AUSTIN, J.L. Quando dizer é fazer – palavras e ações. Porto Alegre: Artes Médicas, 
1990. 
 
BISPO, Antônio dos Santos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/Piseagrama, 
2023 
 
BONA, Dénètem Touam. Cosmopoéticas do refúgio. Trad. Milena P. Duchiade. 
Florianópolis, SC: Cultura e Barbárie, 2020. 
 
BONA, Dénètem Touam. Arte da fuga. Piseagrama, n. 15, 2021a, p. 18-27. Disponível 
em: https://piseagrama.org/artigos/arte-da-fuga Acesso em: abr. 2025. 
» https://piseagrama.org/artigos/arte-da-fuga 
 
CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 2. Morar, cozinhar. Petrópolis: Vozes, 
1996.  
 
DE CERTEAU, M. A invenção do cotidiano. Vol. 1: Artes de fazer. 3 ed. Trad. Ephraim 
Ferreira Alves. Petrópolis: Editora Vozes, 1998. 
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Introdução: Rizoma. Trad. GUERRA NETO, 
Aurélio. In: Mil Platôs. Vol. 1. Rio de Janeiro:Editora 34, 1995. _ 
 
________. 28 de novembro de 1947 – como criar para si um corpo sem órgãos. Trad. 
GUERRA NETO, Aurélio. In: Mil Platôs. Vol. 3. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. 
 
_________. Micropolítica e segmentaridade. Trad. ROLNIK, Suely. In Mil Platôs.  
 
DELIGNY, Fernand. Vagabundos Eficazes. São Paulo: N-1, 2018. 
 
DELIGNY, Fernand. Semente de crápula. Conselhos aos educadores que gostariam de 
cultivá-la. São Paulo: n-1 edições, 2020. 
 
DERRIDA, Jacques. A Estrutura, o Signo e o Jogo no Discurso das Ciências Humanas. 
In: DERRIDA, Jacques. A Escritura e a Diferença. Tradução de Maria Beatriz Nizza da 
Silva. São Paulo: Perspectiva, 1971.  
 
EUGENIO, F.; FIADEIRO, J. O encontro é uma ferida. Excerto da conferência- 
performance Secalharidade de Fernanda Eugenio e João Fiadeiro. Lisboa: Culturgest, jun. 
2012. 



 90 

 
FABIÃO, Eleonora. Performance e teatro: poéticas e políticas da cena contemporânea. 
Sala Preta, 8, 235-246, 2008. 
 
FABIÃO, Eleonora. Ações cariocas: 7 ações para o rio de janeiro. Cavalo Louco: v. 8, 
2010. 
 
FABIÃO, Eleonora. Programa Performativo: o corpo em experiência. In: ILINX Revista 
do LUME (Núcleo interdisciplinar de pesquisas teatrais da Unicamp: #4) p. 1-11. 
Disponível em: http://www.cocen.unicamp.br/revistadigital/index.php/lume/ 
article/view/276. 2013. 
 
FLORES, V.  Romper el corazon del mundo. Editorial Continta Me Tienes, coleccíon La 
pasión de Mary Read, serie #cuerpas, 2011. 
 
FOLHA DE S. PAULO: Paulo Nazareth está ‘reinventando a performance’ com 
caminhadas. São Paulo, 24 mar. 2013. Disponível em: 
https://m.folha.uol.com.br/ilustrada /2013/04/1266830-paulo-nazareth-esta- 
reinventando-a-performance-com-caminhadas.shtml 
 
GALLO, Sílvio. Em torno de uma educação menor. Educação & Realidade, Porto Alegre, 
v. 27, n. 2, p. 69-84, 2002. 
 
GIROUX, Henri. Pedagogias Radicais. São Paulo, Cortez, 1983. 
 
GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: cartografias do desejo. Petrópolis: 
Editora Vozes, 1986. 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. Tradução de: BITTENCOURT, Maria Cristina F. 
Campinas: Papirus, 2011. 

HARAWAY, Donna J. Ficar com o problema: fazer parentes no Chthluceno. Tradução de 
Ana Luiza Braga. São Paulo: N-1 Edições, 2023.  
 
INSTITUTO INCANTO. Instituto Incanto. Disponível em:  
https://institutoincanto.org.br/. Acesso em: 17 abr. 2025. 
 
KOUDELA, Ingrid Dormien. Um voo brechtiano: teoria e prática da peça didática. São 
Paulo: Perspectiva, 1992 
 
HARNEY, Stefano; MOTEN, Fred. The Undercommons: Fugitive Planning & Black 
Study. Wivenhoe/New York/Port Watson: Minor Compositions, 2013 
 



 91 

LANDIM, Leilah. A Invenção das ONGS: do serviço invisível à profissão impossível. 
1993. Tese de doutorado – Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social do 
Museu Nacional e da Universidade Federal do Rio de Janeiro, [1993]. 
 
LEPECKI, André. Coreopolítica e Coreopolícia. Ilha (Revista de Antropologia), 
Florianópolis, v. 13, n. 1, p. 41-60, 2012. 
 
MANCINI, Bianca Scliar C. Anotações sobre Pedagogias Radicais. Revista NUPEART, 
Florianópolis, v. 16, n. 2, p. 10–21, 2017. Disponível em: 
https://www.periodicos.udesc.br/index.php/nupeart/article/view/10502. 
 
MANNING, Erin. Proposições para uma pedagogia radical, ou como repensar valores. 
Tradução de Sandra M. Cunha. Inflexions: A Journal for Research-Creation, n. 9, 2016. 
Disponível em: 
https://www.periodicos.udesc.br/index.php/nupeart/article/view/10503/6986. Acesso 
em: 5 set. 2025. 
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2021. 
 
MENDES ANDRÉ, C. Arte como mediadora de afetos. Rebento: Revista das Artes do 
Espetáculo, v. 4, p. 123-130, 2013. 
 
MENDES ANDRÉ, C. O Teatro Pós-Dramático na Escola. Tese (Doutorado em 
Linguagem e Educação) Universidade de São Paulo Faculdade de Educação, p. 206. 
2007. 
 
MENDES ANDRÉ, C. Escola é lugar de artes? V Congresso Brasileiro de Pesquisa e 
Pós-Graduação em Artes Cênicas, Belo Horizonte, ABRACE, 2008. 
 
MOTEN, Fred. A Resistência do Objeto: O Grito de Tia Hester. Trad. Matheus Araujo 
dos Santos. Dossiê A Música e suas Determinações Materiais. Disponível em: 
<https://revistaecopos.eco.ufrj.br/>. 2020. 
 
NAZARETH, Paulo. Paulo Nazareth: arte contemporânea/LTDA. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2012. 
 
PARAÍSO, M. A. Diferença no currículo. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 40, n. 140, 
p. 587–604, 2010. Disponível em: https://publicacoes.fcc.org.br/cp/article/view/178. 
Acesso em: 30 ago. 2025. 
 
PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da (Org.). Pistas do método 
da cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 
2012. 



 92 

ROLNIK, Suely. A hora da micropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 
ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 
Porto Alegre: Sulina; Editora da UFRGS, 2006.  
 
ROLNIK, Suely. Esferas da Insurreição: Notas para uma vida não cafetinada. São Paulo: 
n-1 edições, 2019. 
 
SILVA, Denise Ferreira da. Homo Modernus: Para uma ideia global de raça. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2022 (= HM). 
 
TAYLOR, Diana. Presente! La política de la presencia. Santiago: UAH Ediciones – 
Universidad Alberto Hurtado, 2020. 
 
TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório: performance e memória cultural nas 
Américas. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 


